
opusdei.org

La paix un chemin
d’espérance

Dans son message pour la
53ème Journée Mondiale de la
Paix, intitulé « La paix un
chemin d’espérance : dialogue,
réconciliation et conversion
écologique », le Pape François
nous invite à développer
pleinement la promesse
d’amour et de vie que nous
portons en nous.

31/12/2019

La paix un chemin d’espérance

https://eglise.catholique.fr/glossaire/esperance
https://eglise.catholique.fr/glossaire/esperance


Dans son message pour la 53ème

Journée Mondiale de la Paix,
intitulé « La paix un chemin
d’espérance:
dialogue,réconciliationet
conversion écologique », le Pape
François nous invite à développer
pleinement la promesse d’amour
et de vie que nous portons en nous.

La paix, chemin
d’espéranceface aux obstacles
et aux épreuves

La paix est un bien précieux, objet de
notre espérance auquel aspire toute
l’humanité. Espérer la paix est un
comportement humain qui renferme
une tension existentielle ; c’est
pourquoi même un présent parfois
pénible « peut être vécu et accepté
s’il conduit vers un terme et si nous
pouvons être sûrs de ce terme, si ce
terme est si grand qu’il peut justifier
les efforts du chemin »[1]. De cette
façon, l’espérance est la vertu qui

• 

https://eglise.catholique.fr/glossaire/esperance
https://eglise.catholique.fr/glossaire/esperance
https://eglise.catholique.fr/glossaire/esperance
https://eglise.catholique.fr/glossaire/reconciliation
https://eglise.catholique.fr/glossaire/reconciliation
https://eglise.catholique.fr/glossaire/reconciliation
https://eglise.catholique.fr/glossaire/esperance
https://eglise.catholique.fr/glossaire/esperance
https://eglise.catholique.fr/glossaire/esperance
https://eglise.catholique.fr/glossaire/esperance


nous met en chemin, qui nous donne
des ailes pour aller de l’avant, même
quand les obstacles semblent
insurmontables.

Notre communauté humaine porte
dans sa mémoire et dans sa chair les
signes des guerres et des conflits qui
se sont succédé avec une capacité
destructrice croissante, et qui ne
cessent de frapper spécialement les
plus pauvres et les plus faibles. Aussi,
des nations entières peinent à se
libérer des chaînes de l’exploitation
et de la corruption, lesquelles
alimentent haines et violences.
Aujourd’hui encore, à tant d’hommes
et de femmes, d’enfants et de
personnes âgées, sont niées la
dignité, l’intégrité physique, la
liberté, y compris religieuse, la
solidarité communautaire,
l’espérance en l’avenir. De
nombreuses victimes innocentes
portent sur elles le supplice de
l’humiliation et de l’exclusion, du

https://eglise.catholique.fr/glossaire/esperance


deuil et de l’injustice, voire même les
traumatismes de l’acharnement
systématique contre leur peuple et
leurs proches. Les terribles épreuves
des conflits civils et internationaux,
aggravées souvent par des violences
sans aucune pitié, marquent pour
longtemps le corps et l’âme de
l’humanité. Toute guerre, en réalité,
est un fratricide qui détruit le projet
même de fraternité inscrit dans la
vocation de la famille humaine.

La guerre, nous le savons bien,
commence souvent par l’intolérance
à l’égard de la différence de l’autre,
qui renforce le désir de possession et
la volonté de domination. Elle naît,
dans le cœur de l’homme, de
l’égoïsme et de l’orgueil, de la haine
qui pousse à détruire, à renfermer
l’autre dans une vision négative, à
l’exclure et à le faire disparaître. La
guerre se nourrit de la perversion
des relations, d’ambitions
hégémoniques, d’abus de pouvoir, de



la peur de l’autre et de la différence
perçue comme un obstacle ; et en
même temps elle alimente tout cela.

Il est paradoxal, comme j’ai eu à le
souligner durant mon récent voyage
au Japon, que «notre monde vit la
perverse dichotomie de vouloir
défendre et garantir la stabilité et la
paix sur la base d’une fausse sécurité
soutenue par une mentalité de
crainte et de méfiance qui finit par
envenimer les relations entre les
peuples et empêcher tout dialogue
possible. La paix et la stabilité
internationales sont incompatibles
avec toute tentative de construction
sur la peur de la destruction
réciproque ou sur une menace
d’anéantissement total ; elles ne sont
possibles qu’à partir d’une éthique
globale de solidarité et de
coopération au service d’un avenir
façonné par l’interdépendance et la
coresponsabilité au sein de toute la



famille humaine d’aujourd’hui et de
demain »[2].

Toute situation de menace alimente
le manque de confiance et le repli
sur soi. Le manque de confiance et la
peur renforcent la fragilité des
rapports et le risque de violence,
dans un cercle vicieux qui ne
conduira jamais à une relation de
paix. En ce sens, la dissuasion
nucléaire ne peut que créer une
sécurité illusoire.

Par conséquent, nous ne pouvons pas
prétendre maintenir la stabilité
mondiale par la peur de
l’anéantissement, dans un équilibre
plus que jamais instable, suspendu
au bord du gouffre nucléaire et
enfermé dans les murs de
l’indifférence, où l’on prend des
décisions socio-économiques qui
ouvrent la voie aux drames de
l’exclusion de l’homme et de la
création, au lieu de nous protéger les



uns les autres[3]. Comment, alors,
construire un chemin de paix et de
reconnaissance réciproque ?
Comment rompre la logique macabre
de la menace et de la peur ?
Comment briser la dynamique de la
défiance qui prévaut actuellement ?

Nous devons poursuivre une
fraternité réelle, basée sur la
commune origine divine et exercée
dans le dialogue et la confiance
réciproques. Le désir de paix est
profondément inscrit dans le cœur
de l’homme et nous ne devons nous
résigner à rien de moins que cela.

2. La paix, chemin d’écoute basé
sur la mémoire, sur la solidarité et
la fraternité

Les Hibakusha, les survivants des
bombardements atomiques de
Hiroshima et de Nagasaki, sont
parmi ceux qui, aujourd’hui,
maintiennent vivante la flamme de
la conscience collective, témoignant



aux générations successives
l’horreur de ce qui est arrivé en août
1945 et les souffrances indicibles qui
ont suivi jusqu’à aujourd’hui. Leur
témoignage réveille et conserve de
cette façon la mémoire des victimes
afin que la conscience humaine
devienne toujours plus forte face à
toute volonté de domination et de
destruction : « Nous ne pouvons pas
permettre que les générations
présentes et nouvelles perdent la
mémoire de ce qui est arrivé, cette
mémoire qui est garantie et
encouragement pour construire un
avenir plus juste et plus fraternel » 
[4].

Tout comme eux, de nombreuses
personnes partout dans le monde
offrent aux générations futures le
service indispensable de la mémoire
qui doit être conservée, non
seulement pour ne pas commettre de
nouveau les mêmes erreurs ou pour
que les schémas illusoires du passé



ne soient re-proposés, mais aussi
pour que celle-ci, fruit de
l’expérience, constitue la racine et
suggère le chemin pour les choix
présents et futurs en faveur de la
paix.

De plus, la mémoire est l’horizon de
l’espérance : bien des fois, dans
l’obscurité des guerres et des conflits,
même le rappel d’un petit geste de
solidarité reçu peut inspirer des
choix courageux et même héroïques,
peut susciter de nouvelles énergies et
rallumer une nouvelle espérance
chez les individus et dans les
communautés.

Ouvrir et tracer un chemin de paix
est un défi d’autant plus complexe
que les intérêts qui sont en jeu dans
les relations entre les personnes, les
communautés et les nations, sont
multiples et contradictoires. Il faut
avant tout faire appel à la conscience
morale et à la volonté personnelle et

https://eglise.catholique.fr/glossaire/esperance
https://eglise.catholique.fr/glossaire/esperance


politique. La paix, en effet, trouve sa
source au plus profond du cœur
humain, et la volonté politique doit
toujours être revigorée afin d’initier
de nouveaux processus qui
réconcilient et unissent personnes et
communautés.

Le monde n’a pas besoin de paroles
creuses, mais de témoins convaincus,
d’artisans de paix ouverts au
dialogue sans exclusions ni
manipulations. En effet, on ne peut
parvenir vraiment à la paix que
lorsqu’il y a un dialogue convaincu
d’hommes et de femmes qui
cherchent la vérité au-delà des
idéologies et des opinions diverses.
La paix est un édifice « sans cesse à
construire » [5], un chemin que nous
faisons ensemble, en cherchant
toujours le bien commun et en nous
engageant à maintenir la parole
donnée et à respecter le droit. Dans
l’écoute réciproque, la connaissance
et l’estime de l’autre peuvent se



développer jusqu’à reconnaître, dans
l’ennemi, le visage d’un frère.

Le processus de paix est donc un
engagement qui dure dans le temps.
C’est un travail patient de recherche
de la vérité et de la justice qui honore
la mémoire des victimes et qui ouvre,
pas à pas, à une espérance commune
plus forte que la vengeance. Dans un
État de droit, la démocratie peut être
un paradigme significatif de ce
processus si elle est basée sur la
justice et sur l’engagement à
sauvegarder les droits de chaque
personne, en particulier si elle est
faible ou marginalisée, dans la
recherche continuelle de la vérité [6].
Il s’agit d’une construction sociale et
d’une élaboration en devenir, où
chacun apporte de manière
responsable sa propre contribution,
à tous les niveaux de la collectivité
locale, nationale et mondiale.

https://eglise.catholique.fr/glossaire/esperance


Comme le soulignait saint Paul VI, «
la double aspiration vers l’égalité et
la participation cherche à
promouvoir un type de société
démocratique […]. C’est dire
l’importance d’une éducation à la vie
en société où, en plus de
l’information sur les droits de
chacun, soit rappelé leur nécessaire
corrélatif : la reconnaissance des
devoirs à l’égard des autres ; le sens
et la pratique du devoir sont eux-
mêmes conditionnés par la maîtrise
de soi, l’acceptation des
responsabilités et des limites posées
à l’exercice de la liberté de l’individu
ou du groupe »[7].

Au contraire, la fracture entre les
membres d’une société,
l’accroissement des inégalités
sociales et le refus d’utiliser les
instruments en vue d’un
développement humain intégral
mettent en péril la poursuite du bien
commun. Par contre, le travail



patient basé sur la force de la parole
et de la vérité peut réveiller chez les
personnes la capacité de compassion
et de solidarité créative.

Dans notre expérience chrétienne,
nous faisons constamment mémoire
du Christ qui a donné sa vie pour
notre réconciliation (cf. Rm 5, 6-11).
L’Église participe pleinement à la
recherche d’un ordre juste, tout en
continuant à servir le bien commun
et à nourrir l’espérance de paix à
travers la transmission des valeurs
chrétiennes, l’enseignement moral et
les œuvres sociales et éducatives.

3. La paix, chemin de
réconciliationdans la communion
fraternelle

La Bible, en particulier à travers la
parole des prophètes, rappelle les
consciences et les peuples à l’alliance
de Dieu avec l’humanité. Il s’agit
d’abandonner le désir de dominer les
autres et d’apprendre à se regarder

https://eglise.catholique.fr/glossaire/reconciliation
https://eglise.catholique.fr/glossaire/esperance
https://eglise.catholique.fr/glossaire/reconciliation
https://eglise.catholique.fr/glossaire/reconciliation
https://eglise.catholique.fr/glossaire/bible


réciproquement comme des
personnes, comme des enfants de
Dieu, comme des frères. L’autre ne
doit jamais être enfermé dans ce
qu’il a pu dire ou faire, mais il doit
être considéré selon la promesse
qu’il porte en lui. C’est seulement en
choisissant la voie du respect qu’on
pourra rompre la spirale de la
vengeance et entreprendre le chemin
de l’espérance. Le passage de
l’Évangile qui rapporte l’échange
entre Pierre et Jésus nous guide : «
Seigneur, lorsque mon frère
commettra des fautes contre moi,
combien de fois dois-je lui
pardonner ? Jusqu’à sept fois ? Jésus
lui répond: “Je ne te dis pas jusqu’à
sept fois, mais jusqu’à soixante-dix
fois sept fois” » (Mt 18, 21-22). Ce
chemin de réconciliation nous
appelle à trouver dans le fond de
notre cœur la force du pardon et la
capacité de nous reconnaître frères
et sœurs. Apprendre à vivre le
pardon fait grandir notre capacité à

https://eglise.catholique.fr/glossaire/esperance
https://eglise.catholique.fr/glossaire/reconciliation


devenir des femmes et des hommes
de paix.

Ce qui est vrai de la paix dans le
domaine social est vrai aussi dans le
domaine politique et économique,
puisque la question de la paix
traverse toutes les dimensions de la
vie communautaire : il n’y aura
jamais de vraie paix tant que nous ne
serons pas capables de construire un
système économique plus juste.
Comme l’écrivait Benoît XVI, il y a
dix ans, dans l’Encyclique Caritas in
veritate : « Vaincre le sous-
développement demande d’agir non
seulement en vue de l’amélioration
des transactions fondées sur
l’échange et des prestations sociales,
mais surtout sur l’ouverture
progressive, dans un contexte
mondial, à des formes d’activité
économique caractérisées par une
part de gratuité et de communion
» (n. 39).

https://eglise.catholique.fr/glossaire/encyclique


4. La paix, chemin de conversion
écologique

« Si une mauvaise compréhension de
nos propres principes nous a parfois
conduits à justifier le mauvais
traitement de la nature, la
domination despotique de l’être
humain sur la création, ou les
guerres, l’injustice et la violence,
nous, les croyants, nous pouvons
reconnaître que nous avons alors été
infidèles au trésor de sagesse que
nous devions garder».[8] Face aux
conséquences de notre hostilité
envers les autres, du manque de
respect de la maison commune et de
l’exploitation abusive des ressources
naturelles – considérées comme des
instruments utiles uniquement pour
le profit d’aujourd’hui, sans respect
pour les communautés locales, pour
le bien commun ni pour la nature –
nous avons besoin d’une conversion
écologique. Le récent Synode sur
l’Amazonie nous pousse à adresser,



de manière nouvelle, l’appel à une
relation pacifique entre les
communautés et la terre, entre le
présent et la mémoire, entre les
expériences et les espérances.

Ce chemin de réconciliation est aussi
écoute et contemplation du monde
qui nous a été donné par Dieu pour
que nous en fassions notre maison
commune. En effet, les ressources
naturelles, les nombreuses formes de
vie et la terre elle-même nous sont
confiées pour être “cultivées et
gardées” (cf. Gn 2, 15) aussi pour les
générations à venir, avec la
participation responsable et active de
chacun. En outre, nous avons besoin
d’un changement, dans les
convictions et dans le regard, qui
ouvre davantage à la rencontre avec
l’autre et à l’accueil du don de la
création qui reflète la beauté et la
sagesse de son Auteur. En découlent,
en particulier, des motivations
profondes et une nouvelle manière

https://eglise.catholique.fr/glossaire/reconciliation


d’habiter la maison commune, d’être
présents les uns aux autres, chacun
dans sa diversité, de célébrer et de
respecter la vie reçue et partagée, de
se préoccuper des conditions et des
modèles de société qui favorisent
l’éclosion et la permanence de la vie
dans l’avenir, de développer le bien
commun de toute la famille
humaine.

La conversion écologique à laquelle
nous faisons appel nous conduit donc
à avoir un nouveau regard sur la vie,
en considérant la générosité du
Créateur qui nous a donné la terre et
nous rappelle à la joyeuse sobriété
du partage. Cette conversion doit
être comprise de manière intégrale,
comme une transformation des
relations que nous entretenons avec
nos sœurs et nos frères, avec les
autres êtres vivants, avec la création
dans sa très riche variété, avec le
Créateur qui est l’origine de toute
vie. Pour le chrétien, elle demande



de « laisser jaillir toutes les
conséquences de la rencontre avec
Jésus-Christ sur les relations avec le
monde » [9].

5. On obtient autant qu’on espère 
[10]

Le chemin de la réconciliation exige
patience et confiance. On n’obtient
pas la paix si on ne l’espère pas. Il
s’agit avant tout de croire en la
possibilité de la paix, de croire que
l’autre a le même besoin de paix que
nous. En cela, l’amour de Dieu pour
chacun d’entre nous peut nous
inspirer, un amour libérateur, sans
limite, gratuit, inlassable. La peur est
souvent source de conflit. Il est donc
important d’aller au-delà de nos
craintes humaines, en nous
reconnaissant comme des enfants
dans le besoin devant celui qui nous
aime et qui nous attend, comme le
Père du fils prodigue (cf. Lc 15,
11-24). La culture de la rencontre

https://eglise.catholique.fr/glossaire/reconciliation


entre frères et sœurs rompt avec la
culture de la menace. Elle fait de
toute rencontre une possibilité et un
don de l’amour généreux de Dieu.
Elle nous pousse à dépasser les
limites de nos horizons restreints
afin de toujours viser à vivre la
fraternité universelle comme enfants
de l’unique Père céleste.

Pour les disciples du Christ, ce
chemin est aussi soutenu par le 
sacrement de la Réconciliation,
donné par le Seigneur pour la
rémission des péchés des baptisés. Ce
sacrement de l’Eglise, qui renouvelle
les personnes et les communautés,
invite à avoir le regard tourné vers
Jésus qui a réconcilié « tous les êtres
pour lui, aussi bien sur la terre que
dans les cieux, en faisant la paix par
le sang de sa croix » (Col 1, 20) ; et il
demande d’abandonner toute
violence en pensées, en paroles et en
actions, aussi bien envers le prochain
qu’envers la création. La grâce de

https://eglise.catholique.fr/glossaire/sacrement
https://eglise.catholique.fr/glossaire/reconciliation
https://eglise.catholique.fr/glossaire/sacrement


Dieu le Père s’offre comme un amour
sans conditions. Une fois reçu son
pardon dans le Christ, nous pouvons
nous mettre en chemin afin de
l’offrir aux hommes et aux femmes
de notre temps. Jour après jour,
l’Esprit Saint nous suggère des
comportements et des paroles pour
que nous devenions des artisans de
justice et de paix. Que le Dieu de la
paix nous bénisse et vienne à notre
aide.

Que Marie, Mère du Prince de la Paix
et Mère de tous les peuples de la
terre, nous accompagne et nous
soutienne, pas à pas, sur notre
chemin de réconciliation. Et que
toute personne venant en ce monde
puisse connaître une existence
paisible et développer pleinement la
promesse d’amour et de vie qu’elle
porte en elle.

Du Vatican, le 8 décembre 2019,

Pape François

https://eglise.catholique.fr/glossaire/esprit-saint
https://eglise.catholique.fr/glossaire/reconciliation


[1] Benoît XVI, Enc. Spe salvi (30
novembre 2007), 1

[2] Discours sur les armes nucléaires,
Nagasaki, Parc de l’épicentre de la
bombe atomique, 24 novembre 2019.

[3] Cf. Homélie à Lampedusa, 8 juillet
2013

[4] Rencontre pour la paix,
Hiroshima, Mémorial de la Paix, 24
novembre 2019.

[5] Conc. Œc. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, 78.

[6] Cfr. Benoît XVI, Discours aux
dirigeants des associations
chrétiennes de travailleurs italiens,
27 janvier 2006.

[7] Lettre apostolique Octogesima
adveniens (14 mai 1971), 24.



[8] Lettre encyclique Laudato si (24
mai 2015), 200.

[9] Ibidem., 217.

[10]Cfr. St Jean de la Croix, La nuit
obscure, II, 21,8.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/la-paix-un-
chemin-desperance/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/la-paix-un-chemin-desperance/
https://opusdei.org/fr-fr/article/la-paix-un-chemin-desperance/
https://opusdei.org/fr-fr/article/la-paix-un-chemin-desperance/

	​La paix un chemin d’espérance

