
opusdei.org

La joie dans
l’apostolat

Dans ce monde d’hyperactivité,
saint Josémaria nous propose
une « logique » surprenante :
d'abord, la prière et la
mortification ; et seulement
après, l’action. De cette façon,
nous pourrons mieux être en
syntonie avec l'apostolat que
Dieu aime.

08/02/2021

Un père désespéré s'approche de
Jésus parce que son fils est possédé
par un démon. Il est facile de



comprendre sa frustration : « J’ai
demandé à tes disciples d’expulser
cet esprit, mais ils n’en ont pas été
capables » (Mc 9, 18). Il est possible
que les apôtres, au milieu de cette
conversation, se soient sentis confus
et un peu gênés de reconnaître leur
inefficacité. Lors d'occasions
précédentes, ils avaient pu chasser
les démons mais ce jour-là leur
expérience ne fut pas suffisante. De
la même manière, combien de fois
notre vie apostolique n'obtient-elle
apparemment pas les fruits que nous
désirons ? Combien de fois Jésus doit-
il nous répéter son reproche ferme –
« génération incrédule ! » (Mc 9,19) -
mais, en même temps, plein d'amour
et d’enthousiasme ?

Mais Jésus ne s'arrête pas à ce
constat, et ajoute rapidement : « je
vous le dis : si vous avez une foi
grosse comme une graine de
moutarde… rien ne vous sera
impossible » (Mt 17, 20). Pour



atteindre cette assurance, cette foi 
minuscule mais suffisante, une vie
centrée sur la force du Christ est
nécessaire. Et pour cela, nous
n'avons qu'un seul moyen : « Cette
espèce-là, rien ne peut la faire sortir,
sauf la prière » (Mc 9, 29). Dans ces
quelques phrases se cache la
manière avec laquelle Dieu veut que
nous coopérions à son désir de
sauver tous les hommes. Jésus ne
cherche pas simplement à donner
une recette pour notre efficacité,
mais à nous montrer une manière
différente d'aborder la tâche ; Jésus
nous parle de foi et de prière. A
partir de ce moment, dès qu'ils
comprennent cette logique, les
apôtres se sentent capables de faire
face à n'importe quel défi. Ils savent
que la mission ne dépend pas
seulement d'eux. Ils sont conscients
qu'ils seront porteurs de cet amour
de Dieu qui aspire au bonheur pour
chacun de ses enfants.



Ce que veut dire en premier lieu

Ceux qui ont eu la chance de
participer à la canonisation de saint
Josémaria n'ont peut-être pas oublié
un détail attachant de saint Jean-Paul
II lors de son homélie. Ils ont pu
entendre, à ce moment très
important, un point de Chemin qu'ils
avaient dû méditer très souvent. De
sa voix grave, il a rappelé : « D’abord,
prière ; ensuite, expiation ; en
troisième lieu, et loin en « troisième
lieu », action. »[1]. Dans un monde
comme le nôtre, marqué par
l’hyperactivité, c'est un ordre qui
nous surprend. Et pourtant, cela a
tout le sens du monde. Parce que la
prière et la mortification - prière des
sens - nous ouvrent réellement à
l'action de Dieu, elles nous lancent
dans la mission du Christ. Dans la
logique de cet ordre proposé par
saint Josémaria, bat la force de
l'Esprit Saint, puisque lui seul sait



prier comme il nous convient de le
faire (cf. Rm 8,26).

Si nous prions, nous nous détachons
de ce que nous faisons, de nos
assurances. Si nous prions, nous
faisons confiance au Christ, nous
cherchons à faire son œuvre ; nous
exprimons notre volonté de
travailler pour lui, avec lui et en lui.
Nous ne nous soucions pas de la
fatigue, des difficultés, du succès
apparent ou de son absence. Si, au
contraire, nous priorisons l'action,
nous courons le risque de penser que
c'est nous qui transformons nos
amis. Ainsi, notre insécurité
recherche la sécurité dans les
résultats. Nous voulons être sûrs que
nous faisons bien. Mais ce regard est
généralement superficiel, à courte
portée ; à ce regard manque peut-
être la graine de moutarde dont Jésus
a parlé à ses disciples.



La tentation de se mettre en premier
peut aussi être présente, de manière
plus subtile, même dans notre prière.
Cela se produit lorsque nous pensons
qu'il est nécessaire de convaincre
Dieu, de mériter les fruits ou d'être à
la hauteur. Sans le vouloir, parfois
nous comprenons notre prière
comme quelque chose que nous
faisons exclusivement nous-mêmes.
Nous nous plaçons devant le Christ et
non à côté de lui ; ou, pire encore,
nous ne nous y plaçons pas. Partant
de là il n'est pas difficile de
considérer que notre prière ou notre
action est comme la monnaie pour
acheter les fruits apostoliques. Au
contraire, Saint Augustin explique
que Dieu « veut que, par la prière,
croisse notre capacité à désirer afin
que nous soyons plus aptes à
recevoir les dons qu'il nous prépare.
Ses dons, en effet, sont très grands, et
notre capacité de recevoir est petite
et insignifiante »[2]. En fin de
compte, notre prière nous prépare à



vouloir rejoindre les plans du Christ,
quels qu'ils soient.

Quelque chose que Saint Josémaria a
raconté peut nous aider à
transformer cette mentalité 
commerciale en prière : « En 1940,
sur la plage de Valence, j'ai pu voir
comment des pêcheurs - forts,
robustes - traînaient leur filet sur le
sable. Un petit enfant s'était introduit
parmi eux, et, essayant de les imiter,
il tirait aussi les filets. Il gênait : mais
j'ai pu voir comment la rudesse de
ces hommes de la mer
s'attendrissait : ils n'écartaient pas le
petit, le laissant dans son illusion de
contribuer à l'effort. Je vous ai
raconté cette anecdote à maintes
reprises car cela me touche de
penser que Dieu notre Seigneur nous
laisse aussi donner un coup de main
à ses œuvres, et nous regarde avec
tendresse quand il voit notre
engagement à coopérer avec Lui »[3].



La prière nous aide justement à
comprendre le privilège d'être
choisis, la chance que nous avons de
participer à cette mission. Le Christ
veut que nous nous sentions comme
ses coopérateurs et que, dans notre
petitesse, nous le soyons réellement.
« Beaucoup de grandes choses
dépendent »[4] de notre effort pour
agripper nos mains aux filets du
Christ. Après, c'est Lui qui fera tout
et, d'ailleurs, Il nous offre souvent
aussi la récompense : « Nous n'avons
même pas vu passer la bataille et
pourtant nous avons obtenu la
victoire ; c'est le Seigneur qui a
combattu, et c'est nous qui avons été
couronnés »[5]. Le Christ nous donne
la capacité de profiter de la mission,
d'obtenir la meilleure part, de
marquer les points pour nous-même,
même lorsque parfois nous ne
voyons pas de fruits apparents. Dieu
a promis que ses élus « ne
travailleront pas en vain » (Is 65, 23)
et sa promesse devrait nous suffire.



Pour qu'ils soient heureux

Saint Josémaria était sur le point de
quitter l'un de ses abris pendant la
guerre civile espagnole quand il
prêcha la méditation à haute voix
pour ceux qui l'accompagnaient. Il
leur parla d'un projet qui était au
plus profond de lui : il voulait écrire,
dès que ce serait possible, un petit
livre intitulé Traité du bonheur ou,
simplement, Du bonheur. Il leur lut
ce qui pourrait en être le début : «
Jésus et moi nous voulons que tu sois
heureux, ici et dans l'autre monde
»[6]. Bien que ce livre n'ait jamais vu
le jour, ce début seul en vaut la
peine. C'est ainsi que notre mission
d'apôtres pourrait se définir : avec
Jésus, essayer de rendre les autres
heureux.

Le Christ veut faire de nous des
canaux de sa grâce, de ses miracles ;
en nous appelant à sa barque, il nous
a communiqué la soif de son cœur.



Nous avons tous, grâce au baptême,
une âme sacerdotale, c'est-à-dire la
capacité d'être médiateurs ; Il nous a
envoyés pour porter du fruit et pour
que notre fruit demeure (cf. Jn 15,
16). Et c'est précisément ce que
signifie profiter : percevoir ou
apprécier les produits et l'utilité de
quelque chose. Parfois, nous pouvons
seulement nous focaliser sur les
difficultés. Il est donc temps de prier,
de découvrir que le protagoniste est
le Saint-Esprit. C'est le temps de la
prière et du sacrifice qui, bien qu'il
puisse sembler inefficace, est en fait
le remède aux maux les plus
profonds qui affligent le monde.
D'autres fois, en revanche, nous
verrons le fruit de nos efforts et nous
nous remplirons d'actions de grâces.
Dans les deux cas, Dieu veut que
nous jouissions de notre mission, que
nous la savourions, que nous
savourions l'amour de Jésus pour les
âmes.



Il arrive que lorsque nous prions,
nous soyons remplis de cette folie de
son cœur, celle qui l'a poussé à
s'abaisser jusqu'à se faire l'un d'entre
nous; la folie qui l'a conduit à
Bethléem et qui l'a conduit sur la
croix ; la folie qui le retient dans le
tabernacle pour nous attendre. « Le
zèle est une divine folie d’apôtre, que
je te souhaite et qui présente les
symptômes que voici : soif de
fréquenter le Maître ; préoccupation
constante des âmes ; persévérance
que rien ne fait défaillir »[7]. Et, plein
de cette ferveur, l'apôtre se lance
dans l'aventure de partager son
expérience, de partager le bonheur
de Dieu, le bonheur d'un créateur
ravi par la fragile affection de ses
créatures. C'est si simple de
l'accompagner, de persévérer avec
lui : la prière et le sacrifice suffisent,
quelque chose d'abordable, à la
portée de toute fortune.

L'apostolat du rêve



Le Pape nous demande de « rêver de
grandes choses, de chercher de
larges horizons, d’aspirer à plus, de
vouloir conquérir le monde, d’être
capable d’accepter des propositions
provocantes »[8]. Rêver est gratuit,
mais pour le faire, il faut aussi
donner la priorité à la prière. En ce
sens, la Sainte Messe peut être le lieu
idéal puisqu'il s'agit de l'immense
possibilité que nous avons de nous
plonger dans la prière, dans le don
de soi et dans l'action de grâce de
Jésus-Christ.

Le bienheureux Alvaro nous rappelle
cette grande opportunité, car « dans
la Sainte Messe, nous trouvons le
remède à notre faiblesse, l'énergie
capable de surmonter toutes les
difficultés du travail apostolique.
Convainquez-vous-en : pour ouvrir
des sillons d'amour de Dieu dans le
monde, vivez bien la Sainte Messe !
Pour réaliser la nouvelle
évangélisation de la société, que



l'Église nous demande, prenez soin
de la Sainte Messe ! Pour que le
Seigneur nous envoie des vocations
avec une abondance divine et
qu'elles soient bien formées, allez
vers le saint sacrifice ! Un jour après
l'autre importunez le Maître de la
moisson, bien uni à la Très Sainte
Vierge, remplissant votre Messe de
requêtes ! »[9]. Lorsque nous
sommes devant l'autel du saint
sacrifice, c'est le moment idéal de
rêver, de prier sans se lasser.
Lorsque nous prions avec le Christ -
et c'est ce que nous faisons à la
Sainte Messe - nous osons jeter à
nouveau le filet au même endroit où
peut-être nous avons échoué
auparavant, lorsque nous
travaillions seuls.

Le véritable apôtre est centré sur son
maître et le simple fait de travailler
dans sa vigne, avec lui, est déjà le
meilleur salaire (cf. Mt 20,1-16). Pour
cette raison, en invitant les autres à



se joindre à sa tâche, l'apôtre «
insiste à temps et à contre temps » (2
Tm 4,2), mais il le fait avec la
créativité de l'amour qui suggère et
ouvre des horizons. C'est justement
parce qu'il veut rendre ses amis
heureux, qu'il ne les force pas. Si un
jour nous devons insister, nous ne
sommes pas lourds avec les autres,
puisque nous ne faisons que suivre le
doux commandement du Christ.
L'apôtre cherche à emprunter le style
propre d'un Dieu amoureux mais
respectueux et délicat, ennemi de
toute pression sur les consciences ; ce
style est celui qui attire le plus, celui
qui encourage le plus.

Saint Josémaria invitait également
ceux qui l'entouraient à rêver en
grand car il savait que lorsque nous
le faisons, nous nous enflammons,
d'un feu qui nous encourage à mettre
nos talents en jeu. Par conséquent,
nous aurions tort si nous opposions
la prière et l'action. Il serait tout



aussi faux de penser que tout dépend
de l'action que de nous contenter
d'une prière qui ne nous pousserait
pas à faire l'impossible pour
rapprocher une âme de Jésus. Peut-
être que cette deuxième attitude peut
être parfois plus difficile car nous
connaissons bien notre résistance et
notre tendance au confort.
Cependant, notre travail d'apôtres,
même lorsque nous nous sentons
comme des « serviteurs inutiles »,
porte toujours du fruit (cf. Lc 17, 10).

Les fruits ne s'achètent donc pas.
Non seulement ils valent beaucoup
plus que ce que nous ne pourrions
jamais réunir, mais ils ne sont même
pas à vendre : ils sont gratuits et Dieu
les accorde quand il le veut et comme
il le veut, car « votre Père sait de quoi
vous avez besoin, avant même que
vous l’ayez demandé » (Mt 6,8). On
pourrait dire que les fruits se rêvent.
En ce sens, le fruit principal de la
prière et de la mortification reste en



nous. La relation avec Jésus qui peut
naître de cet abandon en lui nous
libère de la tentation de penser que
tout dépend de nous.

Âmes fougueuses

Il peut arriver, plus souvent que
nous ne le pensons, que nous vivions
notre mission avec une perspective
qui tient peu compte du temps et des
voies de Dieu. Cela peut nous arriver,
par exemple, lorsque le manque
apparent de fruits nous enlève la
paix ou nous attriste. Peut-être cela
peut-il se manifester par le peu
d’audace pour entreprendre de
nouvelles initiatives ou lorsque nous
nous en tenons à certaines façons de
faire qui nous rassurent. Il n'est donc
pas difficile que se fasse jour parfois
en nous la tendance à reprocher aux
autres leur manque d'engagement ou
à juger intérieurement. Mais ces
attitudes ne sont pas propres d'un
apôtre parce qu'elles ne sont pas les



attitudes du Christ. Au contraire,
comme le dit sainte Thérèse, «il est
très souhaitable de ne pas rapetisser
ses désirs, parce que Sa Majesté est
l'amie des âmes fougueuses »[10]. Le
véritable apôtre l'est vingt-quatre
heures sur vingt-quatre. Il a une
compréhension approfondie de sa
mission et de la source de son
efficacité. Il sait que Dieu compte sur
sa liberté et que, en même temps,
tout dépend de la grâce, qui est un
mystère. Il rêve de ce que l'amour de
Dieu peut faire dans le monde et
essaie de tout mettre de son côté
pour le rendre présent parmi ses
proches.

Saint Josémaria, après avoir parlé du
titre du petit livre qu'il voulait écrire,
décrivait les lignes générales de son
projet naissant : « Sans style lourd,
sans le ton prétentieux de quelqu'un
qui essaie d'écrire des maximes,
j'écrirais trois ou quatre idées
maîtresses dans un style affectif et



familier, pour qu'elles résonnent
comme des confidences à l'oreille
»[11]. Telle est notre mission : aider
le Christ à remuer et à réchauffer les
cœurs. Quelque chose qui exige, plus
que toute autre chose, une
atmosphère d'affection, de proximité,
en un mot, d'amitié.

* * *

Avec la prière et la mortification,
nous évitons de ne faire que notre
mission et, au contraire, nous
l'ajoutons à celle du Christ. On
comprend, enfin, sa manière de
sauver, son immense respect de la
liberté, sa façon d'inviter et sa
patience pour attendre. Jésus nous
libère de nous-mêmes pour nous
rendre féconds, heureux, afin que
nous puissions jouir de sa mission.
Nous pouvons nous tourner vers la
Reine des Apôtres, maîtresse de
prière, pour nous aider à jouir de
cette immense joie : « Vois comme



elle prie son Fils, à Cana ; et comme
elle insiste, sans se décourager, avec
persévérance. — Et comme elle
réussit »[12].

Diego Zalbidea

[1] Saint Josémaria, Chemin, n° 82.

[2] Saint Augustin, Lettre 130.

[3] Saint Josémaria, Lettre 29-IX-1957,
n° 65.

[4] Saint Josémaria, Chemin, n° 755.

[5] Saint Jean Chrysostome, Sur le
cimetière et la croix, 2 : PG49,396.

[6] Saint Josémaria, Grandir de
l’intérieur, p. 273.

[7] Saint Josémaria, Chemin, n° 934.



[8] François, Ex. Ap. Chrsitus vivit, n°
15.

[9] Bienheureux Alvaro, Lettre 1-
IV-1986.

[10] Sainte Thérèse de Jésus, Vie, 13,
2-3.

[11] Saint Josémaria, Grandir de
l’intérieur, p. 273.

[12] Saint Josémaria, Chemin , n°502.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/la-joie-dans-
lapostolat/ (08/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/la-joie-dans-lapostolat/
https://opusdei.org/fr-fr/article/la-joie-dans-lapostolat/
https://opusdei.org/fr-fr/article/la-joie-dans-lapostolat/

	La joie dans l’apostolat

