
opusdei.org

En route vers le
centenaire (3) La
compréhension du
travail chez saint
Josémaria : une vue
d'ensemble

Saint Josémaria enseigne que le
travail est une vocation divine
et un moyen de sanctification
personnelle et d'apostolat.
Inspiré par le mystère de
l'incarnation et par les pages de
l'Écriture Sainte, il promeut une
vision christologique du travail,
l'intégrant à la vie spirituelle
sans séparer le séculier du
sacré.



20/03/2025

La prédication de saint Josémaria est
le reflet d'une vision théologique
précise et très riche, fruit de
l'illumination reçue le 2 octobre
1928, qui se nourrit de deux sources
principales : l'Écriture Sainte et une
compréhension incisive du mystère
de l'incarnation du Verbe.

Il s'agit d'un message de grande
envergure, car il s'adresse à tous
ceux qui vivent au milieu du monde
et qui exercent toutes sortes
d'activités séculières. En même
temps, les enseignements de saint
Josémaria dessinent la mission
spécifique de l'Œuvre. De nombreux
aspects de la vie chrétienne qu'il
qualifie de caractéristiques de l'esprit
de l'Opus Dei proviennent d'une
compréhension innovante et
profondément christologique des



réalités de cette terre et de la
possibilité d'atteindre la sainteté
précisément en travaillant dans ces
réalités. Par conséquent, pour
comprendre ce qu'est l'Opus Dei et sa
mission au sein de la mission de
l'Église, il est éclairant d’approfondir
les enseignements de saint Josémaria
sur le travail.

Vocation divine et professionnelle

Le concept de vocation, comme
l'expliquait le fondateur de l'Œuvre,
inclut le travail comme une
composante essentielle. « Le travail
est la vocation initiale de l’homme ;
c’est une bénédiction de Dieu, et ceux
qui le considèrent comme un
châtiment se trompent
lamentablement » (Sillon, no 482). En
expliquant en quoi consiste l'appel à
l'Opus Dei, il répétait souvent que la
vocation professionnelle – celle que
l'on pense avoir ou que l'on a
l'intention de suivre – fait partie de la

https://escriva.org/fr/surco/482/
https://escriva.org/fr/surco/482/
https://escriva.org/fr/surco/482/


vocation divine. Celui qui ne se
sentirait pas appelé par le Seigneur à
réaliser un travail, une activité
sanctifiable au milieu du monde, ne
pourrait pas recevoir la vocation à
l'Œuvre.

« Je vous ai souvent répété que la
vocation professionnelle de chacun
de nous est une partie importante de
la vocation divine ; et c’est aussi pour
cette raison que l'apostolat que
l'Œuvre exerce dans le monde sera
toujours actuel, moderne,
nécessaire : tant qu'il y aura des
hommes sur la terre, il y aura des
hommes et des femmes qui
travaillent » (Lettre 6, no 35).

Comme ce fut le cas pour les apôtres,
il peut arriver, comme le soulignait
saint Josémaria, que Dieu appelle
précisément dans l'exercice et le
contexte du travail (cf. Chemin, no

799). Répondre à cet appel
n'implique aucun changement

https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://escriva.org/fr/camino/799/
https://escriva.org/fr/camino/799/
https://escriva.org/fr/camino/799/
https://escriva.org/fr/camino/799/


d’état : chacun reste à la place qu'il
occupe dans le monde, avec ses
engagements professionnels et ses
relations familiales et sociales (cf. 
Lettre 6, no 37).

Le fondateur de l'Œuvre a exhorté
ses fils et ses filles à être présents
dans tous les lieux où les êtres
humains exercent leurs activités,
fermement enracinés dans la
condition séculière et humaine de la
profession à laquelle ils se
consacrent. « Tu as reçu l’appel de
Dieu à suivre un chemin concret : te
placer à tous les carrefours du
monde, en étant toi-même, à partir
de ton travail professionnel, plongé
en Dieu » (Forge, no 748). De même
que le travail n'est pas une simple
tâche parmi d'autres, mais quelque
chose qui définit la vie de celui qui
l'exerce, de même la réponse à la
vocation à l'Opus Dei n'est pas un
simple engagement parmi d'autres,
mais la forme qui caractérise toute

https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://escriva.org/fr/forja/748/
https://escriva.org/fr/forja/748/
https://escriva.org/fr/forja/748/


l'existence de celui qui l'a reçue. Et
cette vocation englobe les
nombreuses facettes de la vie
personnelle : relations sociales,
amitiés, responsabilités familiales,
etc.

Pour mener à bien la mission de
l'Œuvre de Dieu, saint Josémaria a
proposé à ses filles et à ses fils une
condition précise : transformer le
travail en prière et vivre comme des
contemplatifs au milieu du monde. Il
s'agit d'un enseignement original, car
pour la plupart des gens, les
responsabilités de la vie familiale,
sociale et professionnelle sont
séparées de la vie contemplative et
de la prière.

En ce sens, la sanctification du
travail a parfois été comprise de
manière réductrice. Elle pourrait se
limiter, par exemple, à commencer
une tâche par une prière d'offrande
et à la terminer par une prière



d'action de grâce, ou à interrompre
de temps en temps ce que l'on fait
pour réciter quelques oraisons
jaculatoires. Tout cela, bien sûr, est
positif et peut nous aider à maintenir
la présence de Dieu tout au long de la
journée. Mais ce à quoi saint
Josémaria invite ses enfants est plus
profond : transformer tout le travail
en un dialogue d'amour avec Dieu,
de façon presque continue, au point
que plus nous sommes immergés
dans le monde, plus nous pouvons et
devons être unis à Dieu. « Notre
condition d’enfants de Dieu nous
poussera – je le redis – à entretenir
un esprit contemplatif au milieu de
toutes les activités humaines (être
lumière, sel et levain, par la prière,
par la mortification, par notre
profonde culture religieuse et
professionnelle), et ce, afin
d’accomplir ce beau programme :
être d’autant plus en Dieu que l’on
est dans le monde » (Forge, no 740).

https://escriva.org/fr/forja/740/
https://escriva.org/fr/forja/740/
https://escriva.org/fr/forja/740/


Dans l'Église, tout travail
d'évangélisation qui se présente
comme une participation à la
mission du Fils sera toujours
enraciné dans un sens profond de la
filiation divine. C'est ce qu’on
perçoit, dans l'Opus Dei, avec une
insistance particulière. Transformer
le monde par le travail, en
participant ainsi à la mission du Fils
de récapituler et de réconcilier toutes
choses, signifie imprimer dans les
activités humaines la forma Christi,
c'est-à-dire la forme de l'amour, du
service, de la charité. C'est l'amour
qui rendra grandes les petites choses,
transformant les œuvres les plus
humbles en louanges de Dieu (cf. par
exemple Sillon, nos 487, 489 ; Forge,
nos 684, 686, 742, etc.). Transformer le
monde avec la forma Christi révèle la
dimension eucharistique du travail,
que l'on peut comparer à une Messe
qui se prolonge les vingt-quatre
heures de la journée, célébrée en
vertu du sacerdoce commun des

https://escriva.org/fr/surco/
https://escriva.org/fr/forja/


fidèles, auquel donne droit le
baptême. Comme le soulignait saint
Josémaria, nous devons servir Dieu «
non seulement à l'autel, mais dans le
monde entier, qui est un autel pour
nous. Toutes les œuvres des hommes
se font comme sur un autel, et
chacun de vous, dans cette union
d'âmes contemplatives qu'est votre
journée, dit d'une certaine manière
sa messe qui dure vingt-quatre
heures, dans l'attente de la messe
suivante, qui durera encore vingt-
quatre heures, et ainsi de suite
jusqu'à la fin de notre vie » (Notes
prises lors d'une méditation, le 19
mars 1968, in Álvaro Del Portillo,
Lettres de famille, I, no 226).

Une expression concise

L'enseignement central de saint
Josémaria sur le travail pourrait se
résumer en une phrase : « Sanctifier
le travail, se sanctifier dans le travail,



sanctifier par le travail » (Quand le
Christ passe, no 45).

« Je vous le répète, mes enfants : le
Seigneur nous a appelés pour que,
tout en restant chacun dans son état
de vie et dans l'exercice de sa
profession ou de son métier, nous
puissions tous nous sanctifier dans
notre travail, sanctifier notre travail
et sanctifier par notre travail. C'est
ainsi que le travail humain que nous
accomplissons peut être considéré à
juste titre comme opus Dei, operatio
Dei, œuvre de Dieu » (Lettre 6, no 13).

Que contient cette expression concise
et dense ? Plusieurs auteurs l'ont
commentée à différentes
occasions[1] . Voyons-le de plus près.

La sanctification du travail, comprise
comme effet extérieur de l'action
humaine, implique avant tout la
sanctification des structures
professionnelles, économiques,
sociales et politiques qui résultent du

https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/45/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/45/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/45/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/45/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/45/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/


travail humain et qui, à leur tour,
influencent la continuité de ce
travail. Dans sa dimension objective,
cela signifie assumer la mission de
transformer le monde, en
l'imprégnant de la charité du Christ
pour l'offrir à nouveau à Dieu (cf. 
Quand le Christ passe, no 183). Cela
exige une connaissance approfondie
des dynamiques propres à chaque
domaine de travail, ainsi qu'une
sensibilité respectueuse de
l'autonomie des réalités terrestres.
Cela demande aussi une solide
compétence professionnelle et une
joyeuse disposition au sacrifice.

Se sanctifier dans le travail, au sens
subjectif, signifie faire du travail le
lieu privilégié de l'exercice des
vertus chrétiennes et l'axe central de
la vie spirituelle et ascétique que
saint Josémaria proposait à ses fils et
à ses filles (cf. Lettre 31, no 10 ; Sillon,
nos 493-494). Dans l'esprit de l'Opus
Dei se détachent tout

https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/183/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/183/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/183/
https://escriva.org/fr/surco/


particulièrement des vertus comme
la charité et la justice dans les
relations humaines, le
professionnalisme et l'étude, qui
permettent de mieux faire son travail
et d'acquérir du prestige, ainsi que
l'ordre, qui conduit à mieux utiliser
son temps et, par conséquent, à
rendre davantage gloire à Dieu (cf. 
Chemin, no 80).

Sanctifier les autres par le travail
indique le mode d'action apostolique
propre aux membres de l'Œuvre.
Pour évangéliser et étendre le
Royaume de Dieu, il n'est pas
nécessaire d'interrompre son travail
ou de le laisser au second plan ; au
contraire, les personnes de l'Opus Dei
sont des apôtres lorsqu'elles
accomplissent leur travail avec
justice, compétence et charité, en
donnant le bon exemple, en
orientant les structures terrestres
selon l'Évangile, en développant la
dimension de service qu'ont toutes

https://escriva.org/fr/camino/
https://escriva.org/fr/camino/80/
https://escriva.org/fr/camino/80/


les professions. En un mot, en
plaçant Jésus-Christ au sommet de
toute activité humaine.

Dans cette mission d'évangélisation,
le témoignage de vie est toujours
complété par la parole, qui éclaire,
explique les raisons de la foi, offre
aide et consolation. La proximité des
compagnons et les lieux de la vie
quotidienne font de cette action
évangélisatrice un apostolat d'amitié
et de confidence. Dans de nombreux
écrits, saint Josémaria souligne la
dimension apostolique inhérente au
travail.

« Ils me semblent très cohérents tes
désirs que l’humanité tout entière
connaisse le Christ. Mais commence
par penser à ta propre responsabilité
de sauver l’âme de ceux qui vivent à
tes côtés, de sanctifier chacun de tes
compagnons de travail ou d’étude… –
Voilà la principale mission que notre
Seigneur t’a confiée » (Sillon, no 953).

https://escriva.org/fr/camino/953/
https://escriva.org/fr/camino/953/
https://escriva.org/fr/camino/953/


« On peut bien dire, enfants de mon
âme, que le fruit principal du travail
de l'Opus Dei est celui que ses
membres obtiennent 
personnellement, par l'apostolat de
l'exemple et de l'amitié loyale avec
leurs collègues de travail : à
l'université ou à l'usine, au bureau, à
la mine ou aux champs » (Lettre 6, no

55).

« [Ceux qui] ignorent le sens du don
de soi total dans un travail 
professionnel sérieux, dans la science
profane, seront très loin de pouvoir
apprécier la portée et l'ampleur du
travail apostolique que Dieu
demande aux membres de l'Œuvre et
la manière dont ils doivent
l’accomplir » (Lettre 6, no 44).

Travailler dans le Christ – en suivant
la logique de l'incarnation – est la 
mission principale que Dieu confie à
ceux qui reçoivent la vocation à
l'Opus Dei. Sanctifier le travail, se

https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/


sanctifier dans le travail et sanctifier
les autres par le travail ne sont pas
des objectifs séparés ni juxtaposés,
mais trois dimensions inséparables
d'une même réalité unitaire (cf. J.L.
Illanes). Pour saint Josémaria, ces
dimensions constituent des raisons
suffisantes pour s'enthousiasmer et
enthousiasmer, en affirmant qu'il
vaut la peine de donner sa vie à Dieu
dans ce but.

« Unir le travail professionnel à la
lutte ascétique et à la contemplation
– ce qui peut sembler impossible,
mais qui est nécessaire pour aider à
réconcilier le monde avec Dieu – et
faire de ce travail ordinaire un
instrument de sanctification
personnelle et d'apostolat : n'est-ce
pas là un noble et grand idéal pour
lequel il vaut la peine de donner sa
vie ? » (Instruction, 19-III-1934, no 33).

On pourrait se demander comment
appliquer ces enseignements lorsque



quelqu'un se trouve dans une
situation de maladie, d'échec ou de
chômage, ou lorsque le travail que
nous avons à faire comporte de
nombreuses difficultés
relationnelles, d’ambiance ou autres.
En d'autres termes, les
enseignements de saint Josémaria
seraient-ils réservés aux personnes
qui sont dans des conditions idéales
ou qui travaillent dans certaines
circonstances ? En réalité, le message
de sanctification du travail est
universel, applicable à toutes les
personnes et à toutes les situations. Il
ne s'agit pas tant de ce que nous
faisons (travailler), que de ce que
nous sommes (travailleurs). Nous
pouvons dans cette vie tout aborder
dans ce sens : bien faire les choses,
par amour, pour servir.

Axe central de sa propre
sanctification



La sanctification du travail inclut
aussi l'étude, activité habituelle chez
les jeunes qui ont accompagné saint
Josémaria dans les premières années
de son travail pastoral. Cette vision
se reflète dès 1934 dans le chapitre
intitulé « étude » de Chemin, où elle
est présentée comme une tâche qui,
en elle-même, peut se transformer en
prière et en apostolat. Comme le
travail, l'étude a une dimension de
service et génère des relations qui
facilitent un apostolat d'amitié et de
confidence entre collègues. Saint
Josémaria soulignait, surtout auprès
des jeunes, l'importance de profiter
de leur temps – un enseignement
toujours d'actualité (cf. Chemin, nos

354-355 ; Sillon, nos 509, 513). Dans
cette ligne, il expliquait que se
reposer ne signifie pas tomber dans
l'inactivité ou la paresse, mais
changer d'activité pour renouveler
ses forces (cf. Sillon, no 514).



Sa prédication sur le travail
s’inspirait de sa profonde dévotion à
la vie de Jésus à Nazareth et à son
travail dans l'atelier de Joseph,
thèmes récurrents de ses homélies
(cf. « Dans l'atelier de Joseph », dans 
Quand le Christ passe, nos 39-56 ; «
Travail de Dieu », dans Amis de
Dieu, nos 55-72). Saint Joseph,
présenté comme un artisan et un
maître de vie intérieure, est devenu
un modèle emblématique pour les
membres de l'Œuvre. Cet exemple a
conduit saint Josémaria à instituer
que ses filles et fils spirituels
renouvellent leur don de soi dans
l'Opus Dei chaque année en la
solennité du saint Patriarche, le 19
mars.

Avec saint Joseph, Marie de Nazareth
est également présentée comme un
modèle de sanctification du travail.
Sa vie ordinaire révèle comment le
fait de prendre soin de la famille
collabore à la rédemption et ordonne



le monde selon le plan de Dieu,
montrant que la vie familiale est, en
elle-même, un travail sanctifié et
sanctifiable. En Marie se détache
spécialement la dimension de service
inhérente à tout travail humain
sanctifié, principe que saint
Josémaria a synthétisé dans la
devise : « Pour servir, servir » (Quand
le Christ passe, no 50). La vie
quotidienne de la Sainte Famille de
Nazareth lui a donné l’occasion, en
outre, de souligner l'importance de
l'humilité et du silence contemplatif
comme éléments essentiels du travail
sanctifié. Travailler beaucoup et
bien, insistait-il, ne signifie pas
tomber dans un activisme hâtif ou
irréfléchi ; au contraire, il exhortait à
faire le bruit de trois et le travail de
trois mille (cf. Lettre 3, no 66).

Il n'est pas surprenant que l'idée de
considérer le travail comme l'axe
central de la sanctification inspire
des enseignements profonds et



novateurs sur la relation entre le
travail et la prière, les engagements
professionnels et les devoirs
familiaux, ainsi qu'entre l'effort et le
repos. Dans ce contexte, saint
Josémaria a proposé une
interprétation originale de la relation
entre Marthe et Marie à Béthanie :

« Même si je le respecte, je ne
partagerai jamais le point de vue de
ceux qui séparent la prière de la vie
active, comme s’il s’agissait de deux
choses incompatibles. Nous autres,
enfants de Dieu, nous devons être
des contemplatifs : des gens qui, dans
la rumeur de la foule, savent
atteindre au silence de l’âme dans un
entretien permanent avec le
Seigneur ; en le regardant comme on
regarde un Père, comme on regarde
un Ami que l’on aime à la folie
» (Forge, no 738).

Si l'exercice des vertus chrétiennes
est poursuivi avec cohérence et



sincérité, cette harmonie, difficile en
soi, devient plus accessible.

L'intégration du travail dans une vie
vertueuse, comprise comme
l'expression d'une mission
apostolique et d'un service, évite le
risque, si fréquent aujourd'hui,
d'absolutiser le travail. Réaliser le
travail dans le Christ le protège d'une
vision réductrice et évite sa dérive
vers l’efficientisme – l’efficience pour
l’efficience – qui survient lorsque le
travail en vient à absorber toute
l'existence, devenant ainsi une idole.
Ce type de pathologie, que saint
Josémaria appelait la professionnalite
(cf. Sillon, nos 502, 503), déforme le
vrai sens du travail humain.

Le travail sanctifié n'empêche pas
l'unité de vie du chrétien, mais
l’engendre. Pour saint Josémaria,
redonner cette unité de vie aux
chrétiens est un aspect fondamental
de l'esprit qu'il a reçu de Dieu :



« Accomplir la volonté de Dieu dans
le travail, contempler Dieu dans le
travail, travailler pour l'amour de
Dieu et du prochain, faire du travail
un moyen d'apostolat, donner à
l'humain une valeur divine : telle est
l'unité de vie, simple et forte, que
nous devons avoir et enseigner
» (Lettre 6, no 14).

La vision du travail dans le Christ de
saint Josémaria ouvre un espace de
dialogue avec des perspectives
essentielles de la théologie des
réalités terrestres, de la théologie
dogmatique, de l'ecclésiologie et de la
théologie spirituelle, en particulier
en ce qui concerne la mission des
fidèles laïcs. Dans les articles qui
suivent, nous explorerons certains
des aspects les plus enrichissants de
cet échange fructueux.

[1] Par exemple, José Luis Illanes dans
l'article « Travail » du Dictionnaire de
Saint Josémaria (2013), et Fernando

https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-travail-sanctification-du


Ocáriz, dans l'article « Le concept de
sanctification du travail » présenté
dans son ouvrage Naturaleza, gracia
y gloria (1987).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/la-
comprehension-du-travail-chez-saint-

josemaria-une-vision-densemble/
(25/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/la-comprehension-du-travail-chez-saint-josemaria-une-vision-densemble/
https://opusdei.org/fr-fr/article/la-comprehension-du-travail-chez-saint-josemaria-une-vision-densemble/
https://opusdei.org/fr-fr/article/la-comprehension-du-travail-chez-saint-josemaria-une-vision-densemble/
https://opusdei.org/fr-fr/article/la-comprehension-du-travail-chez-saint-josemaria-une-vision-densemble/

	En route vers le centenaire (3) La compréhension du travail chez saint Josémaria : une vue d'ensemble

