
opusdei.org

La beauté des saints
et la mortification
chrétienne

Pablo Marti del Moral,
Professeur de théologie à
l’Université Pontificale de la
Sainte Croix.

01/07/2020

Deux prémisses pour comprendre
la mortification chrétienne

Pour aborder cette question difficile
à notre époque, nous devons partir
de deux prémisses.



La première, essentielle, est que le
corps joue un rôle central et
irremplaçable dans la vie de la foi. Le
christianisme n'est pas une religion,
une philosophie ou une vision du
monde spiritualiste. Le corps y joue
un rôle fondamental. Sans le corps, il
n'y a ni chrétien ni christianisme. Le
corps d’une personne possède ses
règles, son autonomie et ses limites,
avec lesquelles il faut compter.

La seconde prémisse est plus
circonstancielle. L’image frappe plus
que les mots. Si nous imaginons une
personne qui se flagelle, c’est
incompréhensible. Ce n'est pas une
mortification corporelle mais du
masochisme. La mortification a un
motif qui va bien au-delà d’elle-
même, et qui doit être un bon motif,
sans quoi ce n'est pas une
mortification chrétienne.

Dans le christianisme, la
mortification ne cherche pas la



douleur pour la douleur. En ce sens,
pour comprendre la mortification du
corps, il faut la mettre à côté de
l'image d'un saint : elle va de pair
avec le sourire de Jean-Paul II ou la
paix de mère Thérèse de Calcutta au
milieu des plus pauvres parmi les
pauvres.

Plus profondément, sur la base de
ces deux prémisses, on constate que
la mortification du corps répond
fondamentalement à deux
motivations : la maîtrise de soi et
l’embellissement de la personne.

1. Le corps manifeste la personne ;
il est le canal qui exprime ses
sentiments, sa liberté et son
amour.

La personne est un corps, mais pas
seulement un corps. Le monde
intérieur de chaque personne n'est
pas fait de tissu et de liquide, mais de
pensées, d'amour et de sentiments.
C'est pourquoi les Grecs disaient que



l'homme est d'une certaine manière
un tout, un microcosme, un monde.

Dans la personne, existe une
dimension biologique, mais aussi
psychologique et spirituelle. Bien que
la personne soit une unité, nous
observons dans notre vie l'existence
de diverses forces ou tensions qui
nous conduisent à des objectifs
différents et qui doivent être
contrôlées et intégrées dans l'unité
personnelle. Par exemple, j'ai envie
de fumer (le corps me le demande)
mais je sais (l'intelligence apparaît
ici) que cela ne me convient pas ou
que si c'est interdit je peux être
condamné ; je décide alors de fumer
ou non, et j'impose cette décision à
mes actions (c’est la volonté).

Pour contrôler et diriger toutes les
forces ou les tensions qui
apparaissent dans ma vie, afin
qu'elles s'intègrent
harmonieusement dans mon identité



personnelle, je dois former mon
intelligence et renforcer ma volonté.
C’est là que la mortification s'avère
nécessaire.

Pour atteindre la maîtrise de soi ou
la domination du corps, il faut une
mortification qui peut être décrite
comme le déni volontaire d'un désir
(j'ai envie de fumer, mais je ne fume
pas), ou une affirmation volontaire
de quelque chose dont je n'ai pas
envie (je n'ai pas envie d’en manger,
parce que je n’aime pas, mais c'est ce
qui m’est servi, donc je le mange ; je
n'ai pas envie de commencer à
étudier ou à travailler, mais je m’y
mets ; je n'ai pas envie de me lever,
mais je me lève).

La mortification du corps est un acte
libre, forgé par une décision de la
volonté, informée par l'intelligence
(qui fournit la raison de cette
décision), qui contredit les appétits



ou les goûts du corps pour un acte
donné.

Mais alors, pourquoi dois-je
contrôler mon corps ? Ou mieux,
pourquoi veux-je le contrôler ? Les
raisons peuvent être diverses, telles
l'éducation ou la courtoisie : je dois
mortifier mon corps, pour ne pas
perturber la paix et la convivialité
avec mon entourage.

Parmi les raisons qui conduisent à 
mortifier ou à maîtriser le corps, le
réprimer si l’on veut, je pense que la
plus fondamentale est la demande au
corps d'un service à rendre au
prochain, au-delà de ses possibilités
initiales ou ordinaires.

Dans notre société avancée, par
exemple, nous mortifions
habituellement notre corps pour le
travail. Résister au froid ou à la
chaleur (pour les personnes exposées
aux intempéries) ; surmonter la
fatigue et le sommeil ; ne pas rester



plus longtemps au lit (presque
chaque matin au moment de se
lever). Dans les métiers de relations
publiques, je ne peux pas me
permettre d’être désagréable ou ne
pas sourire, même si mon corps me
pousse à la colère ou à faire preuve
d’indifférence. Combien de projets
nous emmènent au-delà de nos
forces et exigent de mortifier notre
corps ?

Bien sûr, je dois aussi mortifier mon
corps pour remplir d'autres
fonctions, notamment en famille ou
entre amis. Je dois pratiquement tous
les jours mortifier mon corps et ses
désirs, au profit des besoins de mon
entourage : le père et la mère entre
eux et à l'égard de leurs enfants ; les
fiancés ; les amis ; les voisins. Nous
ne sommes pas seuls au monde, la
relation avec autrui conduit souvent
à placer leurs souhaits avant les
nôtres et donc à mortifier nos goûts.



Sinon, en peu de temps, nous nous
retrouverons tout seul.

Aujourd'hui, la mortification
corporelle la plus exigeante est celle
des athlètes. Ils s’entraînent en
dépassant la limite du corps humain.
Ils mortifient au quotidien leur corps
jusqu'à l'épuisement, suivent une
alimentation rigoureuse, sans excès
ni caprices, et ont un horaire stable
et régulier qui limite leur plaisir. Ils
le font volontairement, mais cela leur
demande beaucoup de
mortifications : pensez aux
discussions et aux critiques, parfois
bien fondées, pour savoir si un
athlète est gros ou non, ou si les
footballeurs doivent sortir la nuit ou
non. Si nous pensons aux cyclistes,
joueurs de tennis, nageurs, athlètes,
alpinistes ou gymnastes, nous
n'aurons aucun doute sur la dureté
de leur vie, tant à l’entraînement
qu’en compétition.



Nous justifions parfois tous les
efforts des sportifs professionnels
parce qu’ils sont les meilleurs ou
représentent l'excellence de
l'humanité. Ces athlètes d'élite sont
choisis pour la gloire et on peut donc
leur demander ou exiger qu’ils
soumettent ou mortifient leur corps,
tandis que nous contemplons leurs
exploits assis devant notre téléviseur.
Selon le christianisme, nous avons
tous été choisis pour la gloire :
chacun de nous est traité par Dieu
comme son fils préféré, comme s'il
était unique.

Voici donc le lien avec notre sujet. La
mortification corporelle chrétienne
s'inscrit comme l'exercice ou
l'entraînement à la maîtrise de soi,
dans le but de se mettre au service de
Dieu et des autres. Or, dans notre
société, il est logique de mortifier le
corps pour contrôler ses forces et les
rassembler en vue d'un projet :
travail, tâches ou devoirs pour notre



entourage, objectifs sportifs, etc.
Mais certains peuvent être surpris
que l’on mortifie le corps pour
atteindre un objectif spirituel et
religieux, que l’on renonce à un
plaisir sensible ou matériel pour
apprécier plus librement une valeur
spirituelle. Ceci s’explique par le
matérialisme dominant dans notre
culture ambiante.

Dans la vie chrétienne, l'idéal
d'aimer Dieu par-dessus tout et
d’aimer son prochain comme soi-
même ne va pas de soi et nécessite
un engagement, une lutte, des efforts
personnels. À cause des tendances
désordonnées qui conduisent la
personne à sa propre ruine, cette vie
implique la mortification du corps,
dans l'unité intime de la personne,
afin de pouvoir donner le meilleur
de soi-même.

Le désir de satisfaction, de plaisir,
perturbé par le péché, nous amène à



perdre la paix intérieure et la
communion avec Dieu. Il en va ainsi
pour l’appétit désordonné pour la
nourriture ou la boisson, l’envie,
l’esprit critique ou l’intolérance
envers un membre de la famille, un
ami, un voisin ou un collègue, la
paresse face à nos devoirs, etc.
L'excellence de l’idéal chrétien
(aimer de toutes nos forces et de
toute notre âme) suppose une
pratique intense de la vertu (dont la
charité), en s’imposant des choses
contrariantes, en se privant de
confort et de repos, pour se forcer à
s’engager et à travailler pour les
autres. Pour avancer dans la vie
chrétienne, il faut se mortifier,
comme c’est le cas dans de
nombreux aspects de la vie humaine
(sport, travail ou carrière
professionnelle, esthétique
personnelle, etc.). C’est la motivation
qui diffère : l’amour de Dieu et du
prochain.



2. Une beauté qui fuit l'uniformité
et l’uniforme

Il me semble que l'autre raison
fondamentale de la mortification
corporelle est d’embellir le corps, ou
si l’on veut de considérer que le
corps est un ornement.

Deux précisions :

- Nous parlons d'ornement non pas
dans le sens du beau et du superflu,
mais comme quelque chose
d'essentiel ou de transcendantal,
c'est-à-dire de la beauté.

- Nous soulignons que la beauté du
corps exprime et fait partie de la
beauté de la personne. Par
conséquent, c'est toujours une beauté
individuelle et singulière,
caractéristique de chaque personne,
qui fuit l'uniformité de critères
généraux.



Afin d’obtenir la beauté du corps ou
du Corps, la mortification corporelle
est indispensable. Certes, « un corps
de star » s’obtient en buvant de
nombreux yaourts, mais aussi en se
privant d’aliments riches et
savoureux auxquels il faut savoir
dire "non" de manière ferme.

La beauté physique peut requérir
une mortification corporelle
spécifique avec des opérations
chirurgicales, souvent violentes et
invasives, comme la liposuccion, le
lifting, etc. C’est une autre forme de
mortification du corps, dont le motif
transcende et dépasse le sacrifice : la
beauté du corps.

C’est dans ce même domaine que l’on
peut situer les exigences de la mode
malgré l'inconfort (certains talons
peu agréables pour le pied ou le
marcheur ; le percement des
oreilles…), le froid, la chaleur, la
coutume, ou encore la décoration du



corps à travers le piercing, le
tatouage, etc.

Pour le chrétien, la parure du corps,
ou le corps comme parure et
manifestation de la personne est
fondamental. Cette parure se
manifeste dans le sourire, dans
l'effort parfois héroïque pour l'autre
(époux, amis, enfants), en partageant
la pauvreté avec les pauvres et la
maladie avec les malades, etc. C’est
une parure de la personne, visible,
que l’on a toujours appelé œuvres de
Miséricorde corporelles. Mais pour le
corps animé par l'esprit, par l'âme,
dans l'unité de la personne, sa parure
est aussi spirituelle : prendre soin
d’un corps pauvre ou malade, c’est
faire preuve d'amour solidaire de ce
corps, de cette personne.

La mortification corporelle du
chrétien a été comprise dans le sens
de la parure et de la beauté
spirituelle du corps, directement



liées à la Passion de Jésus-Christ. Il
s'agit d’embellir le corps en
correspondance avec Jésus-Christ
crucifié. Dans la tradition de l'Église,
la pratique de la pénitence
corporelle, telles que le cilice ou les
disciplines, sont la pour embellir
spirituellement le corps en lien avec
les souffrances et les blessures du
Christ, lui faisant partager les
douleurs de Jésus.

Pour comprendre cela, il faut tenter
de comprendre le sacrifice de Christ.
Ce n'est qu'ainsi qu'il peut y avoir
tolérance et respect envers le
chrétien. C'est l'aspect de la
mortification corporelle le plus
difficile à saisir par notre société,
probablement parce que la discipline
et le cilice sont considérés comme
une punition pour le corps.

Le Christ subit une violence brutale
de la part des soldats et du peuple :
arrestation, insultes, flagellation,



couronne d'épines, chemin de croix
puis crucifixion. Mais cette
description n'explique presque rien
de cette réalité violente.

La réalité est que le Christ
transforme la violence brutale de
l'humanité au cours de l'histoire en
amour total de Dieu et des hommes.
Le Christ ne souffre pas seulement de
la violence d'une personne
condamnée à mort : étant maître de
sa vie, il la propose et l’offre par
amour de l'humanité, des pécheurs,
des marginalisés, des pauvres. C'est
en cela que le Crucifié embellit : il
exprime à travers son Corps mortifié,
la couronne d'amour désintéressé et
total de Dieu et des autres.

Le Christ souffre parce qu'il le veut,
et il le veut parce qu'avec sa
souffrance il s'unit à chaque
personne qui souffre, l’accompagne,
la soutient, lui donne espoir. On ne
peut pas demander au chrétien de



renoncer à la croix, "le signe du
chrétien est la Sainte Croix", ni de
renoncer au crucifix.

La souffrance du chrétien, dont fait
partie la mortification corporelle, est
la manifestation d'une réalité plus
profonde : sa solidarité et sa
proximité avec la souffrance de tous
les hommes et de chaque homme à
travers l'histoire et dans sa vie. Ce
n'est pas une punition pour le corps,
comme s’il était mauvais ou
méprisable, mais tout le contraire.
C'est une parure du Corps qui rend la
personne plus belle, car elle exprime
dans sa chair l’amour solidaire et
l’union au Christ et à l'humanité
souffrante, nécessiteuse,
marginalisée, oubliée.

Il n'est pas indispensable d'avoir un «
corps de star », ni d'être à la mode, ni
de porter un piercing ou de se faire
tatouer, pas plus qu’il ne l’est



d'utiliser la mortification corporelle
du cilice ou des disciplines.

Ce ne sont pas non plus les seuls
moyens d’embellir le corps. Mais ce
sont des moyens, utilisés par
beaucoup, aujourd'hui comme hier,
qui ont prouvé leur efficacité, pour
atteindre une beauté particulière.
Nous avons l'exemple du Christ et de
tant de martyrs, l'exemple de la vie et
l'œuvre des saints. Il n'est pas facile
de consacrer sa vie à Dieu et aux
autres au-delà de ce que le « moi »
peut désirer : prendre soin et vivre
parmi les plus pauvres des pauvres,
pas seulement un jour, mais chaque
jour, toute sa vie.

Essayons de comprendre les raisons
pour lesquelles chacun peut vivre et
agir à sa manière, sans stigmatiser
ou juger a priori avec un certain
degré d’intolérance. Nous réaliserons
une civilisation et un monde
meilleurs, en laissant la liberté à



chacun d’entre nous de lutter pour
être meilleur.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/la-beaute-des-
saints-et-la-mortification-chretienn/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/la-beaute-des-saints-et-la-mortification-chretienn/
https://opusdei.org/fr-fr/article/la-beaute-des-saints-et-la-mortification-chretienn/
https://opusdei.org/fr-fr/article/la-beaute-des-saints-et-la-mortification-chretienn/

	La beauté des saints et la mortification chrétienne

