
opusdei.org

L'autre partie de
l’histoire : la mort et
la résurrection

Qu'est-ce que la mort et la
résurrection de Christ ont à voir
avec la plénitude de la vie que
nous désirons tant ? La mort
est-elle la seule limite au
progrès ? Pourquoi la
résurrection de Jésus est-elle si
décisive ? Qu'est-ce qu'un ciel
nouveau et une terre nouvelle ?

27/05/2019



Il est possible que nous ayons vu un
film, lu un livre ou même joué à un
jeu vidéo dans lequel apparaît l'élixir
de vie. Cette expression, inventée il y
a des siècles, voulait décrire la
recherche par les alchimistes d'un
médicament, également appelé
"panacée", qui permettrait à l'être
humain de vivre éternellement. À
notre époque, il existe un courant de
pensée, le transhumanisme, qui se
veut une version actualisée de cette
quête. Il se caractérise par la
poursuite de trois grands objectifs en
vue de l’apparition d’une humanité
parfaite : super longévité, super
savoir et super bien-être ; en d'autres
termes, la recherche d'une vie en
plénitude.

Progrès vs Décès : limite ou point
de départ ?

Pourquoi, après tant de siècles de
progrès, poursuivons-nous toujours
des objectifs jusque-là hors



d’atteinte ? Il est évident que
l'homme est un être insatisfait. C'est
quelqu'un qui, même s'il atteint un
niveau de vie et de bonheur qui peut
être considéré comme bon, ne se sent
jamais complètement satisfait : il
veut savoir plus, vivre de mieux en
mieux et le faire pour toujours. Avec
le progrès scientifique et
technologique, les connaissances ont
considérablement augmenté, tout
comme la capacité d’éviter la
douleur ou de la combattre.
Cependant, tôt ou tard, l'existence
terrestre se heurte à un obstacle
qu'aucun humain n'a encore réussi à
surmonter : la mort.

La mort se présente comme quelque
chose de profondément injuste,
comme ce qui ne devrait jamais
arriver. Et pourtant, s'il y a une chose
que nous savons avec certitude dans
cette vie, c'est qu'un jour nous
mourrons. Notre être est ouvert à
une perfection qui est tronquée par



la mort. C’est pour affronter ce qui
transcende cette vie que les peuples
de tous les temps et de toutes les
cultures ont déployé le sens religieux
ancré dans la nature humaine. Dans
le panorama religieux de l'humanité,
les représentations de l'existence
d'un au-delà sont nombreuses et
témoignent de ce désir humain
d’infini ; mais aucune d’elles ne peut
prétendre qu'elle est l’unique et la
vraie.

Dans ce vaste horizon, le
christianisme fait irruption avec une
force inhabituelle : il affirme qu’un
homme a pu dépasser la limite de la
mort ; et que cette victoire lui a
donné de gagner une vie qui dure
pour toujours. Cet homme, c’est
Jésus-Christ. Le christianisme va plus
loin encore ; il affirme que Jésus a
promis, à ceux qui vivent de Lui et
suivent son exemple, de pouvoir
participer à cette nouvelle existence
qui triomphe de la mort.



Face à la mort d'un être cher, on
entend souvent une phrase du type :
« sa disparition est une perte ». La
mort d'un être humain est injuste,
car chacun est irremplaçable et, par
conséquent, sa disparition du monde
suppose un appauvrissement
authentique. Si cela est vrai pour
nous, on peut dire que la mort du
Christ a été l'événement le plus
injuste de l'histoire, car sa vie, telle
qu'elle nous est parvenue à travers
les témoignages de son temps,
montre un exemple hors du
commun. Cela a été reconnu même
par ceux qui ont une opinion
négative du christianisme.

Retour aux racines

Certaines œuvres de la littérature
décrivent cette recherche humaine
comme une tentative de retour au 
paradis perdu, comme le suggère le
titre du célèbre ouvrage de John
Milton. Elles font allusion à diverses



traditions parlant d'une époque
idyllique, au début de l'humanité, qui
aurait été interrompue brutalement
par un événement qui a fait perdre à
l'homme son immortalité et sa bonté.
L'histoire de personnages de la
mythologie grecque comme Achille
suggère que le prix que doit payer
l'homme pour être lui-même, et non
un être indifférencié dans le monde
divin, est l'acceptation de sa propre
mortalité. Dans la pensée éclairée, il
est courant de rencontrer l'idée d'un
être humain qui, pour pouvoir être
lui-même, a besoin de s’émanciper
de son origine, de sa dépendance
d'un Dieu ou d'un environnement
familial qui l’a jusque-là protégé.
Être autonome signifie perdre la
crainte d'affronter la mort. Les
promesses de la vie après la mort
seraient donc un retour à des
origines heureuses. Il est bon de se
souvenir que des classiques
littéraires d'époques très différentes,
de L'Odyssée au Seigneur des



Anneaux, racontent le retour du
héros à la maison.

Nous avons parlé plus haut de la
recherche d’une existence durable,
d’un bien-être et d’un savoir
suprême. En réalité, la foi chrétienne
dit que c'est exactement ce que l'être
humain avait dans ses lointaines
origines, quand il a été créé par Dieu
dans cet état d'innocence que la
doctrine de l'Église appelle « justice
originelle »[1] : en plus de l’amitié
avec Dieu, l’homme jouissait des
dons d’intégrité, de connaissance,
d’impassibilité et d’immortalité. Ce
fut le péché, la désobéissance à Dieu
(cf. Gn 3,6), qui fut la cause de son
expulsion du paradis et, par
conséquent, de la perte de l’accès à
l'arbre de vie (cf. Gn 3, 22-24). La
Bible précise aussitôt après que
l’histoire des premiers temps ne se
termine pas tragiquement, mais que
Dieu lui-même s’occupe des humains
en couvrant leur nudité d'habits



improvisés (cf. Gn 3, 21) et en leur
promettant un futur rédempteur (cf.
Gn 3,15). En effet, Jésus-Christ, qui se
présente comme « le dernier Adam
» (1 Cor 15,45), nouveau
commencement de l’humanité,
gardant à la fois sa condition divine,
prend sur lui la condition humaine
(cf. 2 Phil 5,11) avec son lot de
mortalité, de souffrance et
d’exposition à la tentation ; et il
réalise dans sa vie le plan de Dieu, en
pleine obéissance au Père, jusqu’à
donner sa propre vie. Grâce à cet
acte suprême d'amour, il vainc la
mort avec sa résurrection, il ré-ouvre
les portes du paradis et permet aux
hommes de s'approcher de nouveau
de l'arbre de vie ; il le fait par les
sacrements, dont la source et le
sommet sont la nourriture
eucharistique[2]. D'une certaine
manière, en lui, le Ciel de Dieu, le
Paradis, rejoint la terre dans laquelle
nous habitons, en attendant sa



manifestation glorieuse promise à la
fin des temps[3].

La Résurrection : le mystère de
Dieu dans le monde

La foi chrétienne parle donc d'un au-
delà qui se fait présent dans notre ici-
bas, d'un Ciel qui, tout en étant une
promesse de quelque chose
d'entièrement nouveau, non
assimilable aux catégories spatio-
temporelles de notre monde, va
répondre en même temps à un désir
profondément enraciné dans notre
être. C'est une vérité que Jésus, après
sa résurrection, est monté aux Cieux
d'où Il reviendra ; ces mêmes Cieux
ont accueilli Marie, qui a été conçue
sans péché et participe donc de
manière éminente au mystère de son
Fils ; mais il est également vrai que
ces Cieux ne sont rien d'autre que le
mystère de Dieu qui, tout en étant
transcendant pour ce monde, est
complètement en lui, et qu’ainsi,



paradoxalement, Jésus est
maintenant plus proche de nous que
lorsqu'il parcourait les routes de
Palestine[4].

Par sa résurrection et sa promesse,
Jésus a introduit une nouvelle et
réelle espérance dans le monde de
notre expérience souvent négative
tant elle est marquée par les
conséquences du péché sur notre vie
(l'ignorance, la douleur, la mort, etc.).
En effet, même si l'existence et la
résurrection de Jésus ont eu lieu
dans notre histoire, ils la dépassent
en même temps puisqu'ils l'ouvrent à
son au-delà, dans l'autre partie de
l'histoire. Cet espoir est crédible
parce que Jésus a donné sa vie, et il
n'y a rien de plus crédible dans ce
monde qu’un exemple qui, comme
exemple de sainteté - c'est-à-dire de
charité -, est tout simplement
incontestable. « Il n'y a pas de plus
grand amour que de donner sa vie
pour ses amis » (Jn 15,13). C’est pour



cela que le martyre, depuis les
débuts du christianisme jusqu'à
aujourd'hui, est la preuve la plus
grande de la crédibilité et de la
véracité d'une foi pour laquelle on
est capable de donner sa vie.

Ainsi, on voit bien que la vie
éternelle promise par Jésus, d'une
part a déjà commencé dans ce
monde pour celui qui croit et, d'autre
part, connaîtra une plénitude
transfiguratrice à laquelle nous ne
pouvons même pas encore rêver. «
Ce que l'œil n'a pas vu, ce que
l'oreille n'a pas entendu, ce qui n'est
pas parvenu au cœur de l'homme,
voilà ce que Dieu a préparé pour
ceux qui L'aiment » (1 Cor 2,9). Si
nous l'imaginons avec les critères de
ce monde, le soupçon de l’ennui
d’une vie qui consisterait en « un
égrenage continuel des jours du
calendriers [5]» pourrait nous saisir.



Or il ne s'agit pas d’un copier-coller
de cette vie, mais plutôt d'un don
surprenant, pour lequel il vaut la
peine de perdre notre vie, car nous
aimons et faisons confiance à celui
qui dit qu'il nous rendra heureux :
«Très bien, bon et fidèle serviteur,
[...] entre dans la joie de ton
Seigneur» (Mt 25,21-23). Lorsque
deux personnes forment un projet de
vie en commun, elles se disent
mutuellement qu'elles se rendront
heureuses : ce n’est pas qu’elles
imaginent l'autre comme un moyen
d'atteindre le bonheur, mais c’est le
fait de prendre soin du bonheur de
l’autre qui les rendra heureuses.
Certes, Dieu est déjà heureux en tant
que communion trinitaire de
Personnes ; mais, en même temps, il
veut que nous participions à son
bonheur dont l’existence terrestre,
vécue par amour, est un avant-goût.
C'est pourquoi saint Augustin a dit
qu’ « en aimant ton prochain, tu
purges ton œil pour voir Dieu[6] ».



Un nouveau ciel et une nouvelle
terre

Voir Dieu suppose de continuer à
être des créatures faites d'âme et de
corps. Et cela implique l'existence
d'une résurrection finale dans
laquelle, puisque Dieu est créateur
de tout, la matière, le cosmos et nos
corps, une fois transfigurés, pourront
participer à sa gloire ; tout comme
l'humanité de Jésus-Christ, qui existe
pour toujours en Dieu, y participe.
Ceci est très important pour une
interprétation correcte des
implications du christianisme dans la
société, l'histoire et la culture : le «
nouveau ciel et la nouvelle terre
» (Ap 21,1) ne seront pas quelque
chose de complètement différent,
mais, pour le dire plus
adéquatement, l'effort pour
construire un monde meilleur
accompagnera l'homme pour
l'éternité.



L'homme est père de lui-même[7],
car ses décisions le façonnent, ce qui
signifie qu'il construit son éternité
par son agir dans ce monde, car ses
actions le constituent. C’est pour cela
qu’il ressuscitera non seulement avec
un corps dans un sens purement
matériel, mais avec tout son être et le
bagage de toute son histoire[8]. C'est
pourquoi l'invitation à « vivre
chaque moment avec une vibration
d'éternité » est si juste [9].

Aucune doctrine n'a suscité autant
d'ironie auprès des païens dans les
premiers siècles que celle de la
résurrection, comme saint Paul en fit
l'expérience : « nous t'entendrons là-
dessus une autre fois » ; « ton grand
savoir te fait déraisonner ! » (Actes
17,32 ; 26,24). Cependant, le dualisme
entre matière et esprit, qui
caractérisait la vision cosmologique
du monde grec, n'offrait aucune
perspective de salut pour la
dimension matérielle, considérée



comme une source du mal. Et les
théories, anciennes ou nouvelles, qui
promettent une réincarnation n'en
offrent pas non plus, car, bien
qu'elles semblent souligner
l'importance de la matière dans le
destin de l'homme, elles ne semblent
pas respecter la véritable identité de
l'homme dans l'union indissoluble du
corps et de l'âme.

En regardant le Christ, on peut
comprendre que la promesse de la
résurrection est raisonnable, même
si l'homme ne peut l'obtenir par son
seul pouvoir, puisqu’il s'agit d'un
don. Voilà pourquoi le christianisme
donne un sens qui, sans résoudre
complètement les énigmes qui
entourent l'existence dans cette vie,
offre un espoir raisonnable d'une vie
impérissable, pour laquelle il vaut la
peine de suivre Jésus-Christ et de
donner sa vie pour lui.

Santiago Sanz



Lectures recommandées :

Benoît XVI, Enc. Spe Salvi, 30-XI-2007.

R. Guardini, Les fins dernières.

J. Ratzinger, Eschatologie. La mort et
l’au-delà, Fayard.

P. O'Callaghan - J.J. Alviar, Cours
d’eschatologie bref et simple, sur
www.collationes.org, Rome 2013.

[1] Cf Saint Jean-Paul II, Le péché de
l'homme et l'état de justice originelle,
Audience générale, 3-IX-1986.

[2] Cf. J. Ratzinger, Eschatologie. La
Mort et l’au-delà

[3] Cf. S. Hahn, Le Festin de l'Agneau.
L’eucharistie, le Ciel sur terre



[4] Cf. J. Ratzinger / Benoît XVI, Jésus
de Nazareth. De l’entrée à Jérusalem à
la résurrection

[5] Benoît XVI, Enc. Spe Salvi, 30-
XI-2007, n. 12

[6] Saint Augustin, In Evangelium
Ioannis Tractatus, 17.8.

[7] Cfr. Saint Grégoire de Nysse De
vita Moysis, 2,3.

[8] R. Guardini, Les fins dernières

[9] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n.
239

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/l-autre-partie-
de-lhistoire-la-mort-et-la-resurrec/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/l-autre-partie-de-lhistoire-la-mort-et-la-resurrec/
https://opusdei.org/fr-fr/article/l-autre-partie-de-lhistoire-la-mort-et-la-resurrec/
https://opusdei.org/fr-fr/article/l-autre-partie-de-lhistoire-la-mort-et-la-resurrec/

	L'autre partie de l’histoire : la mort et la résurrection

