
opusdei.org

Je suis ressuscité et
je me retrouve avec
toi

Le temps de Pâques, une
explosion de joie, s'étend de la
Veillée pascale au dimanche de
la Pentecôte. En ces cinquante
jours, l'Église nous enveloppe
de sa joie pour la victoire du
Seigneur sur la mort. Le Christ
vit et vient à notre rencontre.

09/04/2023

Venez, les bénis de mon Père, dit le
Seigneur, recevez en héritage le



royaume préparé pour vous depuis
la création du monde, alléluia. [1] »
Le temps pascal est une avance du
bonheur que Jésus-Christ nous a
gagné par sa victoire sur la mort. Le
Seigneur fut livré pour nos fautes et
ressuscité pour notre
justification[2], pour que,
demeurant en lui, notre joie soit
complète [3].

Dans l’ensemble de l’année
liturgique, le temps pascal est le 
temps fort par excellence, parce que
le message chrétien est l’annonce
joyeuse qui jaillit avec une grande
force du salut opéré par le Seigneur
dans sa Pâque, son passage de la
mort à la vie nouvelle. Le temps
pascal est un temps de joie, d’une joie
qui ne se limite pas à cette seule
époque de l’année liturgique, mais qui
réjouit à tout moment le cœur du
chrétien. Car le Christ vit : le Christ
n’est pas une figure qui n’a fait que
passer, qui n’a existé qu’un certain



temps et qui s’en est allée en nous
laissant un souvenir et un exemple
admirables [4]

Ce que le petit groupe de témoins
que Dieu avait choisis d’avance [5]
avait pu seul expérimenter lors des
apparitions du Ressuscité, s’offre
maintenant à nous dans la liturgie,
qui nous fait revivre ces mystères.
Comme le pape saint Léon l’affirmait
dans sa prédication « toutes les
réalités concernant notre
Rédempteur, qui étaient auparavant
visibles, sont devenues maintenant
des rites sacramentels » [6]. Comme
elle est parlante la coutume des
chrétiens d’Orient qui, conscients de
cette réalité, échangent le baiser
pascal dès le matin du dimanche de
la Résurrection : « Christos anestè »,
le Christ est ressuscité ; « alethòs
anestè », il est vraiment ressuscité.

La liturgie latine, qui déversait sa
joie la nuit sainte dans l’Exultet, la



condense le dimanche de Pâques
dans la belle ouverture Resurrexi : «
Je suis ressuscité et je me retrouve
avec toi. Ta main s’est posée sur moi,
ta sagesse s’est montrée admirable. 
[7] » Délicatement, nous mettons sur
les lèvres du Seigneur, en termes
d’une ardente prière filiale adressée
au Père, l’expérience ineffable de la
résurrection, vécue avec lui dès les
premières lueurs du dimanche. Dans
sa prédication, saint Josémaria nous
encourageait de la façon suivante à
nous approcher du Christ, persuadés
d’être ses contemporains : J’ai tenu à
rappeler, brièvement, certains des
aspects de cette existence actuelle du
Christ — Iesus Christus heri et hodie ;
ipse et in sæcula — parce que le
fondement de toute la vie chrétienne
est là [8]. Le Seigneur veut que nous
le fréquentions et que nous ne
parlions pas de lui au passé, comme
dans un souvenir, mais bien
conscients de son aujourd’hui, son
actualité, sa compagnie vivante.



La Cinquantaine pascale

Bien avant que le Carême et les
autres temps liturgiques n’existent,
la communauté chrétienne célébrait
déjà cette cinquantaine joyeuse.
Celui qui, au cours de cette période,
n’exprimait pas sa jubilation était
considéré comme quelqu’un qui
n’avait pas saisi le noyau de la foi,
parce qu’« avec Jésus Christ la joie
naît et renaît toujours » [9]. Cette
fête, qui se prolonge si longtemps,
nous fait comprendre à quel point 
les souffrances du temps présent
ne sont pas à comparer à la gloire
qui doit se révéler en nous [10].
Pendant ce temps, l’Église vit déjà la
joie que le Seigneur lui offre : Ce que
l’œil n’a pas vu, ce que l’oreille n’a
pas entendu, ce qui n’est pas
monté au cœur de l’homme [11].

Ce sens eschatologique, cet avant-
goût du ciel, se reflètent depuis
plusieurs siècles dans la praxis



liturgique de supprimer pendant le
temps pascal les lectures de l’Ancien
Testament. Si l’Ancienne Alliance
tout entière est une préparation, la
Cinquantaine pascale, pour sa part,
célèbre la réalité du royaume de Dieu
déjà présent. À Pâques, tout étant
renouvelé, il n’y a plus de place pour
les figures là où tout s’est déjà
accompli. C’est pourquoi, pendant le
temps pascal, la liturgie proclame les
Actes des Apôtres et le livre de
l’Apocalypse, en plus du quatrième
Évangile. Des livres lumineux, ayant
une particulière affinité avec la
spiritualité du temps actuel.

Les écrivains de l’Orient et de
l’Occident chrétiens ont contemplé
l’ensemble de la Cinquantaine
pascale comme un unique et long
jour de fête. C’est pourquoi les
dimanches de ce temps ne
s’appellent pas deuxième, troisième,
quatrième… après Pâques, mais
simplement dimanche de Pâques. Le



temps pascal tout entier est comme
un unique et grand dimanche, le
dimanche qui, de tous les dimanches,
a fait un seul dimanche. Le dimanche
de Pentecôte doit s’entendre en ce
même sens, non pas comme une
nouvelle fête, mais en tant que jour
conclusif de la grande fête de Pâques.

Le carême arrivé, quelques hymnes
de la tradition liturgique de l’Église
récitaient l’alléluia sur le ton d’un
adieu. Par contraste, la liturgie
pascale se complaît dans ce chant,
parce que l’alléluia est une
anticipation du cantique nouveau que
les baptisés entonneront au ciel [12],
conscients d’être ressuscités avec le
Christ. C’est pourquoi, pendant le
temps pascal, le refrain du psaume
responsorial tout comme le dernier
verset des antiennes de la messe
reprennent souvent cette
acclamation, qui joint l’impératif du
verbe hébreu hallal — louer — au
nom de Dieu, le Seigneur.



« Heureux l’Alléluia que nous
entonnerons là-haut ! — s’exclame
saint Augustin dans une homélie—.
Alléluia paisible, sans adversaire !
Là, il n’y a plus aucun ennemi, et on
ne perd aucun ami. Là-haut, louange
à Dieu, et ici-bas, louange à Dieu.
Mais ici au milieu des soucis, et là
dans la paix. Ici par des hommes
destinés à mourir, là par ceux qui
vivront toujours ; ici en espérance, là
en réalité ; ici sur le chemin, là dans
la patrie. [13] » Saint Jérôme écrit
qu’en Palestine, pendant les premiers
siècles, ce cri était devenu si habituel
que ceux qui labouraient les champs
s’écriait de temps en temps : alléluia !
Et les rameurs des embarcations
transportant les voyageurs d’une rive
du fleuve à l’autre s’exclamaient en
se croisant : Alléluia ! Une jubilation
profonde et sereine se saisit de l’Église
pendant ces semaines du temps
pascal ; celle-là même que notre
Seigneur a voulu laisser en héritage à
tous les chrétiens et qui, à un titre



spécial, est le patrimoine des enfants
de Dieu dans son Opus Dei, comme
saint Josémaria l’affirmait avec pleine
conviction ; un contentement plein de
contenu surnaturel, que rien ni
personne ne pourra nous enlever si,
nous, nous ne le permettons pas [14]

L’octave de Pâques

« Les huit premiers jours du temps
pascal constituent l’octave de Pâques
et sont célébrés comme solennités du
Seigneur. [15] » Jadis, pendant
l’octave, l’évêque de Rome célébrait
les stationes pour faire entrer les
néophytes dans le triomphe de
quelques saints spécialement
significatifs pour la vie chrétienne de
la « Urbs ». C’était une espèce de 
géographie de la foi, dans laquelle la
Rome chrétienne apparaissait
comme une reconstruction de la
Jérusalem du Seigneur. Plusieurs
basiliques romaines étaient visitées :
la veille de Pâques, la statio avait lieu



à Saint-Jean-de-Latran ; le dimanche,
à Sainte-Marie-Majeure ; le lundi, à
Saint-Pierre du Vatican ; le mardi, à
Saint Paul-hors-les-murs ; le
mercredi, à Saint Laurent-hors-les-
murs ; le jeudi, à la basilique des
Saints-Apôtres ; le vendredi, à Sainte-
Marie ad martyres ; et le samedi, de
nouveau à Saint-Jean-de-Latran.

Les lectures de l’octave se
rapportaient au lieu de la
célébration. Ainsi, par exemple, le
mercredi, la statio se célébrait à la
basilique Saint Laurent-hors-les-
murs et l’évangile proclamé était
celui du feu de braise [16], faisant
clairement allusion à la tradition
populaire romaine selon laquelle le
diacre Laurent fut martyrisé sur un
grill. Le samedi de l’octave était le
jour où les néophytes déposaient
l’aube qu’ils avaient revêtue lors de
leur baptême au cours de la veillée
pascale. Dès lors, la première lecture
reprenait l’exhortation de saint



Pierre qui commence par les mots « 
deponentes igitur omnem
malitiam… » [17] : ayant rejeté toute
malice…

Les Pères de l’Église parlaient
souvent du dimanche comme du 
huitième jour. Placé au-delà de la
suite des sept jours, il évoque le
commencement du temps et sa fin au
siècle futur [18]. C’est pourquoi les
anciens baptistères, comme celui de
Saint-Jean-de-Latran, étaient de
forme octogonale ; les catéchumènes
sortaient des fonds baptismaux pour
commencer une vie nouvelle, déjà
ouverte au huitième jour, un
dimanche qui n’en finit pas. Chaque
dimanche nous rappelle ainsi que
notre vie se déroule dans le temps de
la Résurrection.

Ascension et Pentecôte

« Par son ascension, le Seigneur
ressuscité attire le regard des
apôtres, le nôtre aussi, vers les



hauteurs du ciel, pour nous montrer
que le terme de notre chemin est le
Père. [19] » Le temps d’une nouvelle
présence du Seigneur commence
ainsi : on dirait qu’il se cache encore
plus, mais, dans une certaine
mesure, il se tient plus près de nous ;
c’est le début du temps de la liturgie,
qui n’est dans son ensemble qu’une
grande prière au Père, par le Fils
dans l’Esprit Saint ; une prière, tel un
fleuve tranquille et large [20].

Jésus disparaît de la vue des apôtres,
qui en sont peut-être restés
taciturnes dans un premier temps. «
Nous ne savons pas s’ils se rendirent
compte à ce moment du fait que,
précisément devant eux, était en
train de s’ouvrir un horizon
magnifique, infini, le point d’arrivée
définitif du pèlerinage terrestre de
l’homme. Peut-être ne le comprirent-
ils que le jour de la Pentecôte,
illuminés par l’Esprit Saint. [21] »



« Dieu éternel et tout-puissant, tu as
voulu que la célébration du mystère
de Pâques dure cinquante jours et
s’achève avec la Pentecôte… » [22].
L’Église nous apprend à reconnaître
en ce nombre le langage expressif de
la révélation. Le nombre cinquante
comportait deux cadences
importantes dans la vie religieuse
d’Israël : la fête de la Pentecôte, sept
semaines après le début de la récolte
du blé ; et la fête du jubilée qui
déclarait sainte la cinquantième
année : une année consacrée au
Seigneur pendant laquelle chacun
pouvait rentrer dans son patrimoine
et rejoindre son clan d’origine [23].
Dans le temps de l’Église, le «
sacrement de la Pâque » comporte les
cinquante jours qui suivent la
Résurrection du Seigneur, jusqu’à la
descente de l’Esprit Saint à la
Pentecôte. Si, dans le langage de la
liturgie, le carême signifie notre
conversion à Dieu de toute notre
âme, de tout notre esprit, de tout



notre cœur, Pâques signifie notre vie
nouvelle de co-ressuscités avec le
Christ. Igitur, si consurrexistis
Christo, quæ sursum sunt
quærite : Du moment donc que
vous êtes ressuscités avec le Christ,
recherchez les choses d’en haut, là
où se trouve le Christ, assis à la
droite de Dieu [24].

Au terme de ces cinquante jours, «
nous arrivons au sommet de tous les
biens et à la métropole de toutes les
fêtes » [25], car, inséparable de
Pâques, elle est comme « la Mère de
toutes les fêtes ». « Additionnez,
disait Tertullien aux païens de son
époque, toutes vos fêtes et vous ne
parviendrez pas à la cinquantaine de
la Pentecôte. » [26] La Pentecôte est,
donc, un dimanche conclusif, de
plénitude. En cette solennité, nous
voyons très admiratifs comment
Dieu, à travers le don de la liturgie,
actualise la donation de l’Esprit



intervenue à l’aube de l’Église
naissante.

Si lors de l’Ascension, Jésus « est
monté au ciel pour nous rendre
participants de sa divinité » [27],
maintenant, le jour de la Pentecôte,
le Seigneur, assis à la droite du Père,
communique la vie divine à l’Église
par l’infusion du Paraclet, fruit de la
Croix [28]. Saint Josémaria vivait et
nous encourageait à vivre en ayant le
sens d’un présent perpétuel : Aide-
moi à réclamer une nouvelle
Pentecôte qui embrase encore une fois
la terre [29].

Cela explique aussi pourquoi saint
Josemaria a voulu commencer
certains moyens de formation en
récitant une prière traditionnelle de
l’Église qui peut être trouvée, par
exemple, dans la messe votive de
l’Esprit Saint : Deus, qui corda
fidelium Sancti Spiritus illustratione
docuisti, da nobis in eodem Spiritu



recta sapere, et de eius semper
consolatione gaudere [30]. Avec des
mots de la liturgie, nous demandons
à Dieu le Père que l’Esprit Saint nous
rende capables d’apprécier, de 
savourer, le sens des choses de Dieu ;
et nous demandons aussi de jouir de
la consolation stimulante du Grand
Inconnu. Parce que « le monde a
besoin du courage, de l’espérance, de
la foi et de la persévérance des
disciples du Christ. Le monde a
besoin des fruits, des dons de l’Esprit
Saint, comme énumère saint Paul : 
amour, joie, paix, patience, bonté,
bienveillance, fidélité, douceur et
maîtrise de soi (Ga 5, 22). Le don de
l’Esprit Saint a été accordé en
abondance à l’Église et à chacun de
nous, pour que nous puissions vivre
avec une foi authentique et une
charité active, pour que nous
puissions répandre les germes de la
réconciliation et de la paix.[31] »

Félix María Arocena



[1]. Missel romain, Mercredi dans
l’octave de Pâques, Antienne
d’ouverture. Cf. Mt 25, 34.

[2]. Rm 4, 25.

[3]. Cf. Jn 15, 9-11.

[4]. Quand le Christ passe, n° 102.

[5]. Ac 10, 41.

[6]. Saint Léon le Grand, Sermo 74, 2
(PL 54, 398).

[7]. Missel romain, Dimanche de la
Résurrection, Antienne d’ouverture.
Cf. Ps 138 (139), 18.5-6.

[8]. Quand le Christ passe, n° 104. Cf.
He 13, 8.

[9]. Pape François, Exhortation
apostolique Evangelii gaudium, 24
novembre 2013, n° 1.



[10]. Rm 8, 18.

[11]. 1 Co 2, 9.

[12]. Cf. Ap 5, 9.

[13]. Saint Augustin, Sermo 256, 3 (PL
38, 1193).

[14]. Don Álvaro, Marcher avec Jésus,
197, (Lettres de famille I, n° 301).

[15]. Missel romain, Normes
universelles de l’année liturgique, 24.

[16]. Jn 21, 9.

[17]. 1 P 2, 1.

[18]. Cf. saint Jean Paul II, Lettre
apostolique Dies Domini, 31 mai
1998, n° 26.

[19]. Pape François, Regina Cœli, 31
mai 2015.

[20]. Chemin, n° 145.



[21] Benoît XVI, Homélie, 28 mai
2006.

[22]. Missel romain, Messe de la veille
de la Pentecôte, collecte.

[23]. Cf. Lv 23, 15-22 ; Nb 28, 26-31 ;
Lv 25, 1-22.

[24]. Col 3, 1.

[25]. Saint Jean Chrysostome, Homilia
II de Sancta Pentecoste (PG 50, 463).

[26]. Tertullien, De idolatria (PL 1,
683).

[27]. Missel romain, Ascension du
Seigneur, préface II.

[28]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 96.

[29]. Sillon, n° 213.

[30]. Missel romain, Messe votive de
l’Esprit Saint, collecte.



[31]. Pape François, Homélie en la
solennité de la Pentecôte, 24 mai
2015.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-fr/article/je-suis-

ressuscite-et-je-me-retrouve-avec-toi/
(19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/je-suis-ressuscite-et-je-me-retrouve-avec-toi/
https://opusdei.org/fr-fr/article/je-suis-ressuscite-et-je-me-retrouve-avec-toi/
https://opusdei.org/fr-fr/article/je-suis-ressuscite-et-je-me-retrouve-avec-toi/

	Je suis ressuscité et je me retrouve avec toi

