
opusdei.org

Il les aima jusqu'à la
fin

La Semaine Sainte est le centre
de l'année liturgique : pendant
ces jours, nous revivons les
moments décisifs de notre
rédemption. L'Église nous
conduit par la main, dans sa
sagesse et sa créativité, du
dimanche des Rameaux en
passant par la Croix vers la
Résurrection

10/04/2022

Au cœur de l’année liturgique se
trouve le Mystère pascal, le triduum



du Seigneur crucifié, mort et
ressuscité. Toute l’histoire du salut se
noue autour de ces jours saints, que
la plupart des hommes ont ignorés,
mais que l’Église célèbre maintenant
« partout dans le monde »[1]. L’année
liturgique tout entière, compendium
de l’histoire entre Dieu et les
hommes, jaillit de la mémoire que
l’Église conserve de l’heure de Jésus,
lorsque, « ayant aimé les siens qui
étaient dans le monde, il les aima
jusqu’à la fin »[2].

L’Église déploie en ces jours sa
sagesse maternelle pour nous
plonger dans les moments décisifs de
notre rédemption : pour peu que
nous collaborions, nous serons
entraînés vers la Passion par le
recueillement de la liturgie de la
Semaine Sainte, par l’onction avec
laquelle elle nous incite à veiller tout
près du Seigneur et par l’explosion
de joie qui jaillit lors de la Veillée de
la Résurrection. Un bon nombre des



rites que nous vivons au cours de ces
jours plongent leur racine dans de
très anciennes traditions, leur force
ayant été avalisée par la piété des
chrétiens et par la foi bimillénaire
des saints.

Le Dimanche des Rameaux

Le Dimanche des Rameaux est
comme le portique du Triduum
pascal auquel il nous y prépare.

« Ce seuil de la Semaine Sainte, si
proche déjà du moment où la
Rédemption de l’humanité tout
entière sera consommée au Calvaire,
me paraît un temps particulièrement
approprié pour que nous
considérions, toi et moi, les chemins
par lesquels Jésus, notre Seigneur,
nous a sauvés ; pour que nous
contemplions son amour vraiment
ineffable envers de pauvres
créatures, façonnées dans l’argile
»[3].



Lorsque les premiers fidèles
écoutaient la proclamation liturgique
du récit évangélique de la Passion et
l’homélie prononcée par l’évêque, ils
savaient que leur situation n’était
pas celle de quelqu’un qui assiste à
une simple représentation : « Pour
leur cœur pieux, il n’y avait aucune
différence entre écouter ce qui
venait d’être proclamé et voir ce qui
était réellement arrivé »[4].

Dans les récits de la Passion, l’entrée
de Jésus à Jérusalem est comme la
présentation officielle que Jésus fait
de lui-même en tant que Messie
désiré et attendu, en dehors de qui
nul salut ne peut se trouver. Son
geste est celui d’un Roi sauveur qui
vient chez lui. Parmi les siens,
certains ne l’ont pas accueilli,
d’autres si, en l’acclamant comme le
Béni qui vient au nom du
Seigneur[5].



Année après année, le Seigneur,
toujours présent et agissant dans
l’Église, actualise cette entrée
solennelle dans la liturgie du «
Dimanche de Rameaux et de la
Passion », selon l’intitulé retenu dans
le Missel. Ce nom insinue deux séries
d’éléments : les uns triomphants, les
autres douloureux. « En ce jour — lit-
on dans la rubrique correspondante
— le Fils de l’homme entra à
Jérusalem pour accomplir son
Mystère pascal.[6]» Son arrivée est
entourée d’acclamations et de
clameurs de jubilation, même si les
foules, ne sachant pas encore où
Jésus voulait aller, ont buté sur le
scandale de la Croix. Quant à nous,
vivant dans le temps de l’Église, nous
savons dans quelle direction nous
mènent les pas du Seigneur : Il entre
à Jérusalem «pour accomplir son
Mystère pascal». C’est pourquoi le
chrétien qui acclame Jésus comme
Messie dans la procession du
Dimanche des Rameaux, n’est pas



surpris de trouver sans solution de
continuité le versant douloureux des
souffrances du Seigneur. Il est
éclairant de voir la façon dont la
liturgie traduit ce jeu de ténèbres et
de lumière dans le dessein divin : le
Dimanche des Rameux ne réunit pas
deux célébrations fermées,
juxtaposées. Le rite d’entrée de la
messe est la procession elle-même
qui aboutit directement à la
première prière.

« Dieu éternel et tout-puissant, pour
montrer au genre humain quel
abaissement il doit imiter, tu as
voulu que notre Sauveur, dans un
corps semblable au nôtre, subisse la
mort de la croix »[7] : ici tout parle
déjà de ce qui va arriver les jours
suivants.

Le Jeudi Saint

C’est la Messe du soir en mémoire de
la Cène du Seigneur qui ouvre le
Triduum pascal. Le Jeudi Saint se



situe entre le Carême qui se termine
et le Triduum qui commence.

Le fil conducteur de la célébration de
ce jour, la lumière qui enveloppe
tout, c’est le Mystère pascal du Christ,
le cœur même de l’événement qui
s’actualise grâce aux signes
sacramentels. L’action sacrée est
centrée sur cette Cène où, avant de se
livrer à la mort, Jésus a voulu confier
à l’Église le testament de son amour,
le Sacrifice de l’Alliance éternelle[8].

« Lorsqu’il instituait l’Eucharistie,
mémorial pour toujours de sa Pâque,
il établissait symboliquement cet acte
suprême de la Révélation dans la
lumière de la miséricorde. Sur ce
même horizon de la miséricorde,
Jésus vivait sa passion et sa mort,
conscient du grand mystère d’amour
qui s’accomplissait sur la croix.[9]»
La liturgie nous fait entrer d’une
façon vivante et actuelle dans ce
mystère du don de Jésus pour notre



salut. «C’est pour cela que le Père
m’aime, parce que je dépose ma vie,
pour la reprendre. Personne ne me
l’enlève ; mais je la dépose de moi-
même»[10].

Le fiat du Seigneur qui est à l’origine
de notre salut se rend présent dans la
célébration de l’Église ; c’est
pourquoi la prière n’hésite pas à
nous inclure au présent dans la
Dernière Cène : « Sacratissimam,
Deus, frequentatibus Cenam… » dit le
texte latin, avec sa capacité
proverbiale de synthèse ; « Tu nous
appelles, Dieu notre Père, à célébrer
ce soir la sainte Cène… »[11].

C’est «le jour très saint où notre
Seigneur Jésus-Christ fut livré pour
nous»[12]. Les propos de Jésus « Je
m’en vais et je reviendrai vers vous »
et « C’est votre intérêt que je parte,
car si je ne pars pas, le Paraclet ne
viendra pas vers vous »[13], nous
introduisent dans le va-et-vient



mystérieux de l’absence et de la
présence du Seigneur qui préside
l’ensemble du Triduum pascal et, à sa
suite, la vie tout entière de l’Église.
C’est pourquoi le Jeudi Saint, pas plus
que les jours qui le suivent, n’est pas
un jour triste ou endeuillé : voir le
Triduum sacré sous cet angle
équivaudrait à se retrouver dans la
situation des disciples avant la
Résurrection. « La joie du Jeudi-Saint
vient de là : du fait de comprendre
que le Créateur a débordé d’affection
pour ses créatures »[14]. Pour
perpétuer dans le monde cette
affection infinie qui se concentre
dans la Pâque, le passage de ce
monde à son Père, Jésus se livre
complètement à nous, avec son corps
et son sang, dans un nouveau
mémorial : le pain et le vin qui se
transforment en « pain de vie » et en
« vin du Royaume éternel »[15]. Le
Seigneur ordonne que, dorénavant,
ce qu’il vient de faire soit fait de
nouveau de la même manière, en



mémoire de lui[16], et c’est ainsi
qu’est née la Pâque de l’Église,
l’Eucharistie.

Deux moments de la célébration sont
spécialement éloquents, si nous les
voyons dans leur relation mutuelle :
le lavement des pieds et la réserve du
Très Saint Sacrement. Le lavement
des pieds des Douze annonce,
quelques heures avant la crucifixion,
l’amour le plus grand : déposer sa vie
pour ses amis[17]. La liturgie revit ce
geste, qui avait tant étonné les
apôtres, dans la proclamation de
l’Évangile et la possibilité de
procéder à l’ablution des pieds de
quelques fidèles.

À la fin de la messe, la procession
pour faire la réserve du Très Saint
Sacrement et l’adoration des fidèles
révèlent la réponse pleine d’amour
de l’Église au geste humble de Jésus
penché aux pieds des apôtres. Ce
temps de prière silencieuse, qui



pénètre jusqu’au cœur de la nuit,
invite à se remémorer la prière
sacerdotale de Jésus au Cénacle[18].

Le Vendredi Saint

La liturgie du Vendredi Saint
commence par la prostration des
prêtres, au lieu du baiser initial
d’usage. C’est un geste de spéciale
vénération de l’autel, tout dénudé,
dépouillé de tout, qui évoque le
Crucifié à l’heure de la Passion. Une
tendre prière rompt le silence, dans
laquelle le célébrant en appelle à la
miséricorde de Dieu

— «Reminiscere miserationum
tuarum, Domine» — et demande au
Père la protection éternelle que le
Fils nous a gagnée par son sang, c’est-
à-dire en donnant sa vie pour
nous[19].

Une ancienne tradition réserve pour
ce jour comme temps fort de la
liturgie de la Parole la proclamation



de la Passion selon saint Jean. Dans
ce récit évangélique se dresse la
majesté imposante du Christ qui se
livre à la mort avec la pleine liberté
de l’Amour[20]. Le Seigneur répond
courageusement à ceux qui viennent
pour l’arrêter : « Quand Jésus leur
eut dit : « C’est moi », ils reculèrent et
tombèrent à terre »[21]. Plus tard
nous l’entendons répondre à Pilate :
«Mon royaume n’est pas de ce
monde»[22]. Aussi sa garde ne lutte-t-
elle pas pour le libérer. 
Consummatum est [23]:

le Seigneur va jusqu’au bout de la
fidélité à son Père et c’est ainsi qu’il a
vaincu le monde[24].

Après la proclamation de la Passion
et la prière universelle, la liturgie
tourne son attention vers le Lignum
Crucis, l’arbre de la Croix :
l’instrument glorieux de la
rédemption humaine.



L’adoration de la Sainte Croix est un
geste de foi et une proclamation de la
victoire de Jésus sur le démon, le
péché et la mort. C’est avec cet arbre
que nous autres chrétiens, nous
vainquons, car « telle est la victoire
qui a triomphé du monde : notre foi
»[25].

L’Église entoure la Croix d’honneur
et de révérence : pour l’embrasser,
l’évêque s’approche sans chasuble ni
anneau[26] et les fidèles l’adorent
après lui, cependant que les chants
célèbrent son caractère victorieux : «
Ta croix, Seigneur, nous la vénérons,
et ta sainte résurrection, nous la
chantons : C’est par le bois de la croix
que la joie est venue sur le monde.
[27]» C’est donc dans une conjonction
mystérieuse de mort et de vie que
Dieu veut nous faire plonger : «
Parfois, revit en nous l’élan joyeux
qui conduisit le Seigneur à
Jérusalem, parfois, la douleur de
l’agonie qui s’est terminée sur le



Calvaire... Ou la gloire de son
triomphe sur la mort et sur le péché.
Mais il s’agit toujours, toujours ! de
l’amour — joyeux, douloureux,
glorieux — du Cœur de Jésus-Christ
»[28].

Le Samedi Saint et la Veillée
pascale

Un texte anonyme de l’antiquité
chrétienne recueille, condensé, le
mystère que l’Église commémore le
Samedi Saint : la descente du Christ
aux enfers. «Que se passe-t-il ?
Aujourd’hui, grand silence sur la
terre ; grand silence et ensuite
solitude parce que le Roi sommeille.
La terre a tremblé et elle s’est
apaisée, parce que Dieu s’est
endormi dans la chair et il a éveillé
ceux qui dorment depuis les origines.
Dieu est mort dans la chair et le
séjour des morts s’est mis à trembler.
[29]» De même que dans le livre de la
Genèse nous voyons Dieu se reposer



au terme de son œuvre créatrice,
maintenant le Seigneur se repose de
sa fatigue rédemptrice. Parce que la
Pâque, sur le point de se lever
définitivement sur le monde, est « la
fête de la nouvelle création »[30]: le
Seigneur a payé le prix de sa vie pour
nous rendre à la Vie.

« Encore un peu et vous ne me verrez
plus et puis un peu encore et vous
me verrez »[31], disait le Seigneur
aux apôtres à la veille de sa Passion.
Tout en attendant son retour, nous
méditons sur sa descente dans les
ténèbres de la mort, dans lesquelles
les justes de l’ancienne Alliance
étaient encore submergés. Portant
dans sa main le signe libérateur de la
croix, le Christ met fin à leur
sommeil et les introduit dans la
lumière du nouveau Royaume : « Je
te l’ordonne : Éveille-toi, ô toi qui
dors, je ne t’ai pas créé pour que tu
demeures captif du séjour des morts.
[32]» À partir des abbayes



carolingiennes du VIIIe s. la
commémoration de ce grand Samedi
se propagera partout en Europe : le
jour de l’attente de la Résurrection, si
intensément vécue par la Mère de
Jésus, qui a fait naître dans l’Église la
dévotion du samedi envers Sainte
Marie ; maintenant plus que jamais
elle est stella matutina[33], l’étoile du
matin qui annonce l’arrivée du
Seigneur : le Lucifer matutinus[34],
l’astre d’en haut, oriens ex alto[35].

Dans la nuit de ce grand Samedi,
l’Église se réunit pour la plus
solennelle de ses vigiles afin de
célébrer la Résurrection de l’Époux,
avant même les premières heures de
l’aube. Cette célébration est le noyau
fondamental de la liturgie chrétienne
pour l’ensemble de l’année. Une
grande variété d’éléments
symboliques exprime le passage des
ténèbres à la lumière, de la mort à la
vie nouvelle dans la Résurrection du



Seigneur : le feu, le cierge, l’eau,
l’encens, la musique, les cloches…

La lumière du cierge est un signe du
Christ, lumière du monde, qui
rayonne et inonde tout ; le feu, c’est
l’Esprit Saint, allumé par le Christ
dans le cœur des fidèles ; l’eau
signifie le passage vers la vie
nouvelle dans le Christ, source de
vie ; l’alléluia pascal est l’hymne
entonné par les pèlerins en route
vers la Jérusalem du ciel ; le pain et
le vin de l’Eucharistie, le gage du
banquet eschatologique avec le
Ressuscité. Pendant que nous
participons à la Veillée pascale, nous
reconnaissons avec le regard de
notre foi que la sainte assemblée est
la communauté du Ressuscité ; que le
temps est un temps nouveau, ouvert
à l’aujourd’hui définitif du Christ
glorieux : Hæc est dies, quam fecit
Dominus[36], voici le jour nouveau
que le Seigneur a inauguré, le jour



«qui ne connaît pas de
couchant»[37].

Felix Maria Arocena

[1] Missel Romain, Prière
eucharistique III.

[2] Jn 13, 1.

[3] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
110.

[4] Saint Léon le Grand, Sermo de
Passione Domin 52, 1 (CCL 138, 307).

[5] Cf. Mt 21, 9.23

[6] Missel Romain, Dimanche des
Rameaux et de la Passion, n° 1

[7] Ibid., Prière.



[8] Cf. Missel Romain, Messe du soir
en mémoire de la Cène du Seigneur,
Jeudi Saint, Prière.

[9] Pape François, Bulle Misericordiæ
vultus, 11 avril 2015, n° 7.

[10] Jn 10, 17-18.

[11] Missel Romain, Messe du soir en
mémoire de la Cène du Seigneur,
Jeudi Saint, Prière.

[12] Ibid., Communicantes propre.

[13] Jn 14, 28 ; Jn 16, 7.

[14] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 84.

[15] Missel Romain, Offertoire.

[16] Cf. 1 Co 11, 23-25.

[17] Cf. Jn 15, 13

[18] Cf. Jn 17.



[19] Cf. Missel Romain, Célébration
de la Passion du Seigneur, Vendredi
Saint.

[20] Saint Josémaria, Chemin de
Croix, Xe station.

[21] Jn 18, 6.

[22] Jn 18, 36.

[23] Jn 19, 30.

[24] Cf. Jn 16, 33.

[25] 1 Jn 5, 4

[26] Cf. Cérémonial des évêques, nos
315 et 322.

[27] Missel Romain, Célébration de la
Passion du Seigneur, Vendredi Saint,
n° 20.

[28] Saint Josémaria, Chemin de
Croix, XIVe station, point n° 3.



[29] Homélie ancienne pour le grand
et saint samedi, (PG 43, 439).

[30] Benoît XVI, Homélie lors de la
Veillée pascale, 7 avril 2012.

[31] Jn 16, 16.

[32] Homélie ancienne pour le grand
et saint samedi, (PG 43, 462).

[33] Litanies de Lorette (cf. Si 50, 6).

[34] Missel Romain, Veillée Pascale,
Préface pascale.

[35] Liturgie des Heures, hymne
Benedictus (Lc 1, 78).

[36] Ps 117 (118), 24.

[37] Cf. Missel Romain, Veillée
pascale, Préface pascale.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/il-les-aima-
jusqu-a-la-fin/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/il-les-aima-jusqu-a-la-fin/
https://opusdei.org/fr-fr/article/il-les-aima-jusqu-a-la-fin/
https://opusdei.org/fr-fr/article/il-les-aima-jusqu-a-la-fin/

	Il les aima jusqu'à la fin

