
opusdei.org

Fioretti septembre
2020

"La normalité à laquelle nous
sommes appelés est celle du
Royaume de Dieu, où 'les
aveugles voient et les boiteux
marchent, les lépreux sont
guéris' (Mt 11, 5). Et que
personne ne fasse l'innocent en
regardant d'un autre côté." Le
Pape démasque les vraies
maladies de l'homme et de la
société.

02/10/2020



Trouver le remède pour les grands
virus humains et socio-
économiques

Audience générale, 30 septembre
2020 :

« Nous avons besoin de contempler
et d'apprécier la beauté de chaque
être humain et de chaque créature.
Nous avons été conçus dans le cœur
de Dieu (cf. Ep 1, 3-5). “Chacun de
nous est le fruit d'une pensée de
Dieu. Chacun de nous est voulu,
chacun de nous est aimé, chacun est
nécessaire” (Benoît XVI, Homélie
pour le début du ministère pétrinien,
24 avril 2005); cf. Enc. Laudato si’, n.
65). […] Reconnaître cette vérité et
rendre grâce pour les liens intimes
de communion universelle avec
toutes les personnes et avec toute les
créatures, met en œuvre “une
protection généreuse et pleine de
tendresse” (ibid., n. 220), et nous aide
également à reconnaître le Christ

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050424_inizio-pontificato.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050424_inizio-pontificato.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050424_inizio-pontificato.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050424_inizio-pontificato.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#65.
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#65.
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#220.
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#220.


présent dans nos frères et sœurs
pauvres et qui souffrent, à les
rencontrer et à écouter leur cri et le
cri de la terre qui s'en fait l'écho (cf. 
ibid., n. 49).

Intérieurement mobilisés par ces cris
qui réclament que nous prenions une
autre route (cf. ibid., n. 53), qui
réclament que nous changieons,
nous pourrons contribuer à la
guérison des relations avec nos dons
et nos capacités (cf. ibid., n. 19). Nous
pourrons régénérer la société et ne
pas revenir à la soi-disant
“normalité”, qui est une normalité
malade, et d'ailleurs malade depuis
même avant la pandémie: la
pandémie l'a soulignée! “À présent
revenons à la normalité”: non, cela
ne va pas, car cette normalité était
malade d'injustices, d'inégalités et de
dégradation environnementale. La
normalité à laquelle nous sommes
appelés est celle du Royaume de
Dieu, où “les aveugles voient et les

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#49.
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#49.
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#53.
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#53.
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#19.
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#19.


boiteux marchent, les lépreux sont
guéris et les sourds entendent, les
morts ressuscitent et la bonne
nouvelle est annoncée aux
pauvres” (Mt 11, 5). Et que personne
ne fasse l'innocent en regardant d'un
autre côté. C'est ce que nous devons
faire, pour changer. Dans la
normalité du Royaume de Dieu, le
pain arrive à tous et il en reste,
l’organisation sociale se base sur la
contribution, le partage et la
distribution, pas sur la possession,
l'exclusion et l'accumulation (cf. Mt
14, 13-21). Le geste qui fait avancer
une société, une famille, un quartier,
une ville, tout le monde, est celui de
se donner, de donner. Ce n'est pas
faire l'aumône, mais c'est une
manière de se donner qui vient du
cœur. Un geste qui éloigne l'égoïsme
et l'angoisse de posséder. Mais la
manière chrétienne de faire cela
n'est pas une manière mécanique:
c'est une manière humaine. Nous ne
pourrons jamais sortir de la crise que



la pandémie a soulignée,
mécaniquement, avec de nouveaux
instruments –qui sont très
importants, qui nous font aller de
l'avant et dont il ne faut pas avoir
peur–, en sachant que pas même les
moyens les plus sophistiqués
pourront faire beaucoup de choses,
mais il y a une chose qu’ils ne
pourront pas faire : donner de la
tendresse. Et la tendresse est le signal
propre de la présence de Jésus. Cette
manière de s'approcher de son
prochain pour marcher, pour guérir,
pour aider, pour se sacrifier pour
l'autre.

[…] Un petit virus continue à causer
des blessures profondes et démasque
nos vulnérabilités physiques, sociales
et spirituelles. Il a mis à nu la grande
inégalité qui règne dans le monde :
l'inégalité des opportunités, des
biens, de l'accès à la santé, à la
technologie, à l'éducation : des
millions d'enfants ne peuvent pas



aller à l'école, et la liste continue
ainsi. Ces injustices ne sont pas
naturelles ni inévitables. Elles sont
l'œuvre de l'homme, elles
proviennent d'un modèle de
croissance détaché des valeurs plus
profondes. […] C'est pourquoi, pour
sortir de la pandémie, nous devons
trouver le remède non seulement
pour le coronavirus – qui est
important! – mais également pour les
grands virus humains et socio-
économiques. Il ne faut pas les
cacher, en passant un coup de
peinture pour qu'ils ne se voient pas.
Et assurément nous ne pouvons pas
nous attendre à ce que le modèle
économique qui est à la base d'un
développement inique et non
durable résolve nos problèmes. Il ne
l'a pas fait et il ne le fera pas, parce
qu'il ne peut pas le faire, même si
certains faux prophètes continuent à
promettre “l’effet en cascade” qui
n'arrive jamais. […].



Nous devons nous mettre à travailler
urgemment pour générer de bonnes
politiques, définir des systèmes
d'organisation sociale où soient
récompensés la participation, le soin
et la générosité, plutôt que
l'indifférence, l'exploitation et les
intérêts particuliers. Nous devons
avancer avec tendresse. Une société
solidaire et équitable est une société
plus saine. Une société participative –
où les “derniers” sont tenus en
considération comme les “premiers”–
renforce la communion. Une société
où l'on respecte la diversité est
beaucoup plus résistante à tout type
de virus. »

“Je dis aux pauvres ce qu’ils
doivent faire”

Audience générale, 27 septembre
2020 :

« Les dirigeants de la société doivent
respecter et promouvoir les niveaux
intermédiaires ou mineurs. En effet,



la contribution des individus, des
familles, des associations, des
entreprises, de tous les corps
intermédiaires et également des
Églises est déterminante. Avec leurs
ressources culturelles, religieuses,
économiques ou de participation
civique, ils revitalisent et renforcent
le corps social (cf. CDSC, n. 185).
C’est-à-dire qu’il y a une
collaboration du haut vers le bas, de
l’État central vers le peuple et du bas
vers le haut : des formations du
peuple vers le haut. Et c’est
précisément cela, l’exercice du
principe de subsidiarité.

Chacun doit avoir la possibilité
d’assumer sa propre responsabilité
dans les processus de guérison de la
société dont il fait partie. Quand on
démarre un projet qui concerne
directement ou indirectement des
groupes sociaux déterminés, ceux-ci
ne peuvent pas être laissés en-dehors
de la participation. Par exemple : “De

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html


quoi t’occupes-tu ? – Je vais travailler
pour les pauvres – C’est bien, et que
fais-tu ? – J’enseigne aux pauvres, je
dis aux pauvres ce qu’ils doivent
faire – Non, cela ne va pas, le
premier pas est de laisser les pauvres
te dire comment ils vivent, de quoi ils
ont besoin : il faut laisser parler tout
le monde !” Et ainsi le principe de
subsidiarité fonctionne. Nous ne
pouvons pas laisser ces gens en
dehors de la participation ; leur
sagesse, la sagesse des groupes les
plus humbles ne peut pas être mise
de côté (cf. exhort. ap. post-syn. 
Querida Amazonia[QA], n. 32 ; enc. 
Laudato si’, n. 63). »

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-fr/article/fioretti-

septembre-2020/ (18/01/2026)

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#32
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#32
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#63.
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#63.
https://opusdei.org/fr-fr/article/fioretti-septembre-2020/
https://opusdei.org/fr-fr/article/fioretti-septembre-2020/
https://opusdei.org/fr-fr/article/fioretti-septembre-2020/

	Fioretti septembre 2020

