
opusdei.org

Faire du centre un
foyer (I)

Des foyers ouverts, lumineux et
joyeux : c’est ainsi que Dieu les
veut. Première d’une série de
réflexions sur la vie familiale
dans les centres de l’Œuvre.

13/10/2023

« Ma fille, ne devrais-je pas chercher
à t’établir pour que tu sois
heureuse ? » (Rt 3, 1) Dans ces
paroles de Noémi à sa belle-fille
Ruth, si pleines d’affection
maternelle, nous retrouvons
l’aspiration de tout cœur humain à



avoir un foyer ; un espace où l’on se
sent aimé et compris, et où l’on peut
se ressourcer. C’est ainsi que saint
Josémaria voyait la famille : «
Chaque foyer chrétien devrait être
un havre de sérénité où l’on perçoit,
au-delà des petites contrariétés
quotidiennes, une affection vraie et
sincère, une profonde tranquillité,
fruit d’une foi réelle et vécue » [1].

Le mot hébreu bayit, qui signifie
maison ou bâtiment, est également
l’un des mots désignant la famille
dans l’Écriture. Ainsi, par exemple,
on parle de la maison de Jacob (cf. Jr
2, 4) ou de la maison d’Isaac (cf. Am
7, 16) pour désigner les dynasties de
ces patriarches. Dans les langues
contemporaines également, la notion
de maison fait souvent référence à
l’appartenance à une famille.
Lorsque nous disons que nous
appartenons à la maison de
quelqu’un, nous ne nous référons
pas seulement à la matérialité d’un



lieu dans l’espace, mais aussi à des
relations stables, inconditionnelles et
gratuites qui nous permettent de
nous reconnaître en tant que
personne, ouverte au monde. Dans
une telle maison, on sait que l’on a
un refuge et une affection
inconditionnelle. Dans cette maison,
on est aimé, parce qu’on en fait tout
simplement partie.

Ce sera comme un foyer

L’appartenance à une maison est
donc une facette de l’identité propre.
Dans l’Œuvre, nous disons
spontanément que nous sommes de 
chez nous, parce que nous savons
que nous faisons partie d’une famille
dans ce « foyer parmi les foyers » [2]

qu’est l’Église. « Nous tous qui
appartenons à l’Opus Dei, écrivait
saint Josémaria, nous formons un
seul foyer : la raison pour laquelle
nous constituons une seule famille
n’est pas fondée sur le fait matériel



que nous vivons sous le même toit.
Comme les premiers chrétiens, nous
sommes cor unum et anima una (Ac 4,
32) et personne dans l’Œuvre ne peut
ressentir l’amertume de
l’indifférence » [3]. Nous nous
reconnaissons donc comme
membres de la maison de Dieu, de la
famille de Dieu, en route vers la
maison finale, où toute la famille des
fils et des filles de Dieu sera réunie.

Bien que nous ne sachions pas grand-
chose de ce que Dieu réserve à ceux
qui l’aiment, il nous donne lui-même
un indice : ce sera comme un foyer.
Au cours du dernier repas, Jésus dit :
« Que votre cœur ne soit pas
bouleversé : vous croyez en Dieu,
croyez aussi en moi. Dans la maison
de mon Père, il y a de nombreuses
demeures ; sinon, vous aurais-je dit :
“Je pars vous préparer une place” ?
Quand je serai parti vous préparer
une place, je reviendrai et je vous
emmènerai auprès de moi, afin que



là où je suis, vous soyez, vous aussi
» (Jn 14, 1-3). Dès cette vie, nous
commençons à nous préparer à ce
foyer promis, en rassemblant jour
après jour les matériaux dont nous
savons qu’il sera fait pour chacun
d’entre nous : l’amour, la
communion. Faire une maison dans
cette vie n’est pas un avant-goût
facultatif de quelque chose qui
viendra plus tard, mais la
préparation nécessaire du cœur pour
embrasser un jour la pleine
communion avec Dieu et avec tous
les bienheureux. Car il existe une
réelle possibilité de se fermer à ce
don, de détruire en nous la
disponibilité à l’amour [4].

La gratuité de l’amour que l’on
apprend au foyer nous aide à
comprendre un peu ce qu’est
l’immense amour de Dieu. Saint
Josémaria insistait sur cette
imbrication de l’amour humain et de
l’amour divin : « Aime



passionnément le Seigneur. Aime-le à
la folie ! Si tu aimes, j’ose t’assurer
que tu n’auras pas même besoin de
prendre de résolutions. Pense à tes
parents ! Les miens n’avaient nul
besoin de prendre des résolutions
pour m’aimer. Et que d’attentions
affectueuses ils savaient me montrer
jour après jour ! C’est avec notre
cœur humain que nous pouvons et
que nous devons aimer Dieu » [5].

Pour toutes ces raisons, une partie
importante de la mission
d’évangélisation que Dieu a confiée à
l’Œuvre consiste à construire un
foyer. « L’esprit de famille, écrivait
Don Alvaro, est si essentiel pour nous
que chacune de mes filles et chacun
de mes fils le portent toujours en
eux ; il est si fort qu’il se manifeste
immédiatement autour de nous,
facilitant la création d’une
atmosphère de foyer partout où nous
nous trouvons » [6]. Créer cette
atmosphère de famille, de famille des



enfants de Dieu, c’est introduire dans
le monde une nouvelle logique, une
façon d’aimer qui prépare les cœurs
au jour où Dieu sera « tout en tous
» (1 Cor 10, 28).

« Nos foyers, nous écrit le Père,
doivent être “lumineux et joyeux”.
Des foyers ouverts, dont peuvent
bénéficier beaucoup de personnes, y
compris celles à qui manque la
chaleur d’un foyer. » [7]. C’est ainsi
que doivent être les maisons des
agrégés et des surnuméraires, et c’est
ainsi que doivent être les centres de
l’Œuvre. Concrètement, ces pages
visent à fournir, en deux fois, des
pistes de réflexion sur la vie familiale
dans les centres. La spécificité de
cette approche n’empêche cependant
pas de transposer nombre de ces
lignes à la vie de n’importe quel
foyer.

Au présent, dans la liberté, parce
que Dieu le veut



Il existe de nombreuses façons de 
créer un foyer, mais elles ont toutes
des caractéristiques communes. Tout
d’abord, le foyer et la famille ne sont
pas des réalités statiques : il s’agit
toujours d’un voyage, d’un processus
de construction continue (en fait, le
mot bayit, que nous avons mentionné
précédemment, dérive de banah, qui
signifie précisément construire). Le
foyer est toujours en construction,
non seulement à cause de la variété
des circonstances extérieures et des
limites des individus qui le
composent, mais aussi parce qu’il
dépend à chaque instant de la
sollicitude mutuelle des uns pour les
autres. En d’autres termes, la famille
se nourrit de quelque chose qui ne
peut s’accumuler que partiellement
dans le garde-manger. Si un bon
souvenir peut sauver un homme,
surtout s’il vient du foyer [8], une
famille ne peut pas vivre
uniquement de souvenirs.



Si la famille ne se renouvelle pas et
ne grandit pas jour après jour à
partir des relations entre ses
membres, elle peut conserver un
semblant de bonne santé, mais elle
devient peu à peu une somme de
morceaux isolés, de choses qui ont eu
un sens dans le passé et qui ne sont
maintenues que par une vénération
diffuse de la famille. L’expérience
nous apprend que ces dérives sont
souvent dues à la prolifération
d’attitudes individualistes dans les
relations, qui font perdre de vue la
valeur de ce qui est partagé entre les
uns et les autres. La famille cesse
alors de se renouveler et s’installe
dans la répétition de rencontres
programmées : quelque chose qui
n’est finalement plus vivant et qui ne
nourrit donc pas l’esprit. La vie
familiale peut alors devenir officielle,
prévisible… et finalement lassante.

Toute famille saine se construit jour
après jour. La bonne santé ne signifie



pas l’absence de problèmes : de
même que nous ne serons jamais
complètement saints dans cette vie,
aucune maison de ce monde — à
l’exception de celle de Nazareth, dont
nous voulons être un recoin — ne
sera jamais complètement sainte
jusqu’à ce que nous atteignions la
maison du ciel. Cette certaine
précarité chronique de la maison est
un appel à travailler chaque jour
pour la maintenir en vie, tout comme
le feu doit être entretenu (c’est
précisément l’origine, dans certaines
langues latines, du mot lui-même : 
hogar, foyer, focolare). Cet effort peut
être considéré comme notre
participation à ce que Jésus a dit de
lui-même : le Fils de l’homme « n’a
pas où reposer sa tête » (Mt 8, 20).
Paradoxalement, le lieu de repos que
devrait être tout foyer requiert, de la
part de ceux qui le composent, une
attention qui les maintienne éveillés.



Ce caractère dynamique de la vie
familiale nous conduit à un
deuxième aspect : le foyer ne se
construit que sur la liberté de
chacune des personnes qui le
composent. Ce qui définit la famille,
ce n’est pas le fait de vivre ensemble,
sous un même toit, mais la réalité
d’une vie animée par un même
amour : en communion. Chaque
membre d’une famille est appelé à la
construire chaque jour, avec sa
contribution irremplaçable. « Il se
crée ainsi un climat de fraternité
dans lequel chacun renforce
l’affection de l’autre et, ensemble,
nous faisons l’expérience de l’amour
au centuple que le Seigneur nous a
promis » [9]. Dans une famille, il y a
une communion de volontés libres,
parce qu’il y a une volonté partagée
par tous de faire vivre ce foyer, et il y
a aussi une communion
d’intelligences : un accord sur les
termes de ce que l’on est en train de
construire. Souvent, il est même



nécessaire d’expliciter ce qui se
construit, ou ce qui peut être détruit
ou non construit, par les actions et
les omissions libres de chacun.

Enfin, le troisième point de départ
est le plus important : nous créons un
foyer et une famille parce que Dieu le
veut. Dans l’Œuvre, ce processus de
construction du foyer est basé sur
une invitation de Dieu à laquelle
nous avons répondu par une
décision personnelle libre.
L’édification du foyer fait partie de la
mission que Dieu nous a confiée. Le
travail est bien sûr la pierre
angulaire de notre sanctification,
mais il trouve sa raison d’être dans
quelque chose de plus profond, de
plus englobant. Il s’agit du
fondement de toute notre vie
spirituelle, à savoir la conscience de
notre filiation divine. Être vraiment
enfants de Dieu, c’est comme une
identité familiale : appartenir à la
maison de Dieu, à la famille de Dieu.



Par conséquent, « si nous essayons de
nous aimer, de nous comprendre, de
nous pardonner, de nous servir les
uns les autres, nous contribuerons
aussi très directement, par la
communion des saints, à l’unité de
tous les croyants et de l’humanité
tout entière » [10].

La vie de famille n’est donc pas une
réflexion après coup, mais l’un des
lieux fondamentaux où chacun est
appelé à être le Christ pour ses frères
ou sœurs. La façon dont chacun de
nous traite ceux que Dieu a choisis
pour partager notre foyer peut nous
éclairer sur notre réponse à l’appel
de Dieu. Saint Josémaria a mis en
garde, en des termes très forts,
contre le risque d’une « sainteté »
sans une véritable ouverture aux
autres. Cela peut arriver à ceux qui,
tout en faisant des efforts dans de
nombreux domaines, finissent par
mériter des reproches : « Tu n’es pas
un bon fils, ni un bon frère, ni un



bon camarade, un bon ami, un bon
collègue. […] Tu “te sacrifies” sur
beaucoup de “petits points
personnels” ; c’est pourquoi tu es
attaché à ton moi, à ta personne, et
au fond, tu ne vis ni pour Dieu ni
pour les autres : mais seulement
pour toi » [11].

Ces mots semblent faire écho à ceux
de l’ange à l’église d’Éphèse : « Je
connais tes actions, ta peine, ta
persévérance, je sais que tu ne peux
supporter les malfaisants ; tu as mis à
l’épreuve ceux qui se disent apôtres
et ne le sont pas ; tu as découvert
qu’ils étaient menteurs. Tu ne
manques pas de persévérance, et tu
as tant supporté pour mon nom, sans
ménager ta peine. Mais j’ai contre toi
que ton premier amour, tu l’as
abandonné » (Ap 2, 2-4). Le Père nous
a également invités à réfléchir dans
ce sens : « S’il vous arrive de trouver
la vie de famille fatigante, cherchez
sincèrement la cause de cette fatigue



pour y remédier : demandez-vous si
elle est due seulement au manque de
moyens matériels, ou à l’effort
naturel que peut représenter le soin
des autres ; ou si elle est due aussi à
un refroidissement de l’affection » 
[12].

La vie de famille n’est donc pas une
expérience à vivre uniquement dans
les moments exceptionnels où nous
disposons de plus de temps, pendant
les vacances ou dans les saisons où la
pression du travail est moins forte.
En outre, c’est précisément le travail
qui peut créer les conditions d’une
vie familiale saine. Notre Père
écrivait à ce propos que « les enfants
de Dieu, dans son Œuvre,
apprennent à être de bons
instruments, comme on apprend à
respirer. Car nous ne les empêchons
pas, bien au contraire, de participer à
cette noble lutte avec leurs égaux,
pour faire leur chemin dans la vie,
au milieu des inévitables heurts



professionnels […], qui sont propres
à écarter l’orgueil et à mettre fin à la
naïveté et à l’inexpérience » [13]. Ainsi,
le contact avec la dureté de la vie
professionnelle, tempéré par la
prière et adouci par la délicate
fraternité des autres, est une source
pour que chacun puisse apporter sa
contribution personnelle, de façon
naturelle, à la vie de famille.

Et c’est précisément cette fraternité
délicate et forte qui donne si souvent
lieu à une décision de don de soi.
Oui, l’affection que nous avons les
uns pour les autres peut éveiller les
premières questions dans le cœur
des gens. « À ceci tous reconnaîtront
que vous êtes mes disciples, si vous
avez de l’amour les uns pour les
autres » (Jn 13, 35), proclame Jésus à
ses apôtres. Et déjà dans les
premières générations de chrétiens,
bien qu’elles n’aient pas manqué de
difficultés et de conflits internes,
d’autres disaient : « Voyez comme ils



s’aiment » [14]. Il ne s’agit pas d’une
stratégie ou d’un plan pastoral, mais
d’authenticité, de fidélité à
l’Évangile.

[1]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 22.

[2]. Pape François, Discours, 6 mai
2019.

[3]. Saint Josémaria, Lettre 11, n° 23.

[4]. Cf. Benoît XVI, Spe salvi, n° 45.

[5]. Saint Josémaria, Forge, n° 503. Cf.
aussi Quand le Christ passe, n° 142 et
166.

[6]. Bienheureux Álvaro, Lettre 1er

décembre 1985.

[7]. F. Ocariz, Lettre pastorale, 16
février 2023, n° 16.



[8]. Cf. Dostoïevski, Les frères
Karamazov, épilogue.

[9]. F. Ocariz, Lettre pastorale, 16
février 2023, n° 7.

[10]. F. Ocariz, Lettre pastorale, 16
février 2023, n° 16.

[11]. Saint Josémaria, Sillon, n° 739.

[12]. F. Ocariz, Lettre pastorale, 16
février 2023, n° 15.

[13]. Saint Josémaria, Lettre27, n° 73.

[14]. Tertullien, Apologéticum, n° 39
(PL 1)./

Carlos Ayxelá

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/faire-du-centre-
un-foyer-i/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/faire-du-centre-un-foyer-i/
https://opusdei.org/fr-fr/article/faire-du-centre-un-foyer-i/
https://opusdei.org/fr-fr/article/faire-du-centre-un-foyer-i/

	Faire du centre un foyer (I)

