
opusdei.org

Entre Dieu et moi ?
Liturgie et
sacrements

La centralité de Jésus-Christ
dans notre vie prend son sens le
plus plénier et réel dans la
célébration liturgique, lorsque
Dieu se laisse « frôler » par
nous et nous apporte
l’aujourd’hui de son salut.

18/12/2019

photo : 'Saint Pierre marchant sur les
eaux vers Jésus', église Herz Jesus
(Berlin - Allemagne), fresque de



Friedrich Stummel et Karl Wenzel (fin
XIX°-début XX°)

Nous autres chrétiens nous croyons
en Jésus-Christ et nous l’annonçons :
le Fils de Dieu est mort et ressuscité
pour chacun de nous et il s’est inséré
dans les événements de la lignée
humaine pour en faire une histoire
du salut. Nous ne pouvons aller à
Dieu le Père sans devenir par l’eau et
l’Esprit les frères du Christ, pour
suivre du fond de notre cœur ses
gestes et ses paroles.

Profondément convaincu de cette
réalité, Paul VI, lors du plus long
voyage de son pontificat, tenait
devant une foule réunie à Manille
des propos touchants, pour faire un
éloge enflammé du Christ, jailli du
plus intime de son cœur : « Je n’en
finirais jamais de parler de lui ; il est
la lumière, il est la vérité ; bien plus,
il est le chemin, la vérité et la vie. Il
est le pain, la source d’eau vive qui



comble notre faim et notre soif. Il est
notre berger, notre chef, notre
modèle, notre réconfort, notre frère.
Comme nous et plus que nous, il a été
petit, pauvre, humilié, travailleur,
opprimé, souffrant. C’est pour nous
qu’il a parlé, accompli ses miracles,
fondé un royaume nouveau où les
pauvres sont bienheureux, où la paix
est le principe de la vie commune, où
ceux qui ont le cœur pur et ceux qui
pleurent sont relevés et consolés, où
les affamés de justice sont rassasiés,
où les pécheurs peuvent obtenir le
pardon, où tous découvrent qu’ils
sont frères. […] Jésus Christ !
Souvenez-vous : c’est lui que nous
proclamons devant vous pour
l’éternité ; nous voulons que son nom
résonne jusqu’au bout du monde et
pour tous les siècles des siècles. [1] »

La conviction que le noyau du
christianisme est la personne vivante
de Jésus, le Crucifié-Ressuscité, nous
invite à chercher la logique de notre



identité et de notre vie dans le
rapport avec le Christ, qui meurt et
ressuscite, et à percevoir que notre
existence tout entière, jour après
jour, est marquée par l’empreinte
pascale. Or, pour comprendre cette
affirmation si profonde, il est
nécessaire de prêter une attention
spéciale à sa personne dans son lien
intime avec le mystère liturgique.

« Frôler » le Christ dans la liturgie

Saint Josémaria rappelait qu’un jour
« un évêque très saint, lors de l’une
de ses fréquentes visites aux
catéchismes de son diocèse,
demandait aux enfants pourquoi,
pour aimer Jésus-Christ, il faut le
recevoir souvent dans la
Communion. Aucun ne trouvait la
bonne réponse. À la fin, un petit
gitan, couvert de taches et de saleté,
répondit : “parce que pour l’aimer il
faut le frôler !” » [2]



Cet enfant a bien mis en évidence,
sans se le proposer, une question
centrale : frôler le Christ, c’est
découvrir où, quand et comment le
chrétien peut faire son expérience
personnelle du Ressuscité. Car pour
vivre en fils dans le Fils, outre les
connaissances doctrinales, il faut le «
frôler », puisque nous avons la
possibilité de le fréquenter
réellement. Mais cela est-il viable ?
Par quelle sorte de réalisme ?

« Expérience » signifie ici connaître
et sentir le Christ vivant. Aussi, dans
l’Église, évoquer cette expérience
revient-il à parler principalement de
la sainte liturgie, comme lieu
privilégié pour vivre cette passion du
divin, ce qui pour les chrétiens n’est
ni optionnel ni inintéressant, étant
donné qu’il faut grandir à la chaleur
de la Parole de Dieu et de la liturgie
si nous voulons être des
contemplatifs au milieu du monde.



Faire l’expérience de l’«
aujourd’hui » du salut

De nos jours, après son Ascension au
ciel, est-il possible de « frôler » le
Christ ? Pour donner la bonne
réponse, un bon point d’appui est un
passage du livre de l’Exode où il est
question du désir de Moïse d’avoir
une expérience intime de Dieu : «
Moïse dit : “Je t’en prie, laisse-moi
contempler ta gloire”. Et le Seigneur
dit : “Je vais passer devant toi avec
toute ma splendeur. […] Tu ne
pourras pas voir mon visage, car un
être humain ne peut pas me voir et
rester en vie ». En effet, étant le Dieu
infini, il est impossible à l’homme
d’embrasser sa majesté. Ce
nonobstant, le Seigneur ajoute : «
Quand passera ma gloire, je te
mettrai dans le creux du rocher et je
t’abriterai de ma main jusqu’à ce que
j’aie passé. Puis je retirerai ma main,
et tu me verras de dos, mais mon
visage, personne ne peut le voir.



» (Ex 33, 18-23). Participer aux
actions sacrées de l’Église pourrait se
comparer au creux du rocher qui
permet de contempler les saintes
espèces puisque, tout en n’étant pas
le dos de Dieu, elles sont le
sacrement de son vrai Corps et de
son vrai Sang.

Un autre passage, rapportant lui
aussi une expérience significative,
est celui de la guérison de
l’hémorroïsse. Cette femme touche
avec foi le bord du manteau du
Christ et la force du Seigneur la
guérit de sa longue maladie. Notre
attention est attirée par la gravure
que le Catéchisme de l’Église
Catholique a choisie pour commencer
son exposé sur la liturgie et les
sacrements. Il s’agit de la plus
ancienne représentation du passage,
dans les catacombes de saint
Marcellin et saint Pierre. Pour quel
motif cette gravure a-t-elle été
choisie ? La raison en est que, dans



les sacrements, l’Église poursuit
l’œuvre de salut que le Christ a
réalisée pendant sa vie terrestre. Les
sacrements sont comme une force
sortant du Corps du Christ pour nous
donner la vie nouvelle [3]. Saint
Ambroise l’enseignait en des termes
très vifs et réalistes : « Ô Christ, que
je rencontre vivant dans les
sacrements » [4]. Les mots-clés de
cette phrase sont « vivant » et «
sacrements ». Le premier se rapporte
à la présence du Ressuscité, donc à sa
présence réelle ; le second, aux
célébrations liturgiques. Saint
Ambroise rattache les deux réalités
au verbe « rencontrer ». C’est dans
les célébrations qu’a lieu la
rencontre entre le Christ et l’Église.
C’est pourquoi nous pouvons
expérimenter, ici et maintenant, le
pouvoir divin du Fils de Dieu qui,
transcendant la distance
géographique et temporelle, sauve
l’homme tout entier, lorsque l’Église



célèbre la liturgie propre à chaque
sacrement.

Ce que nous voyons matériellement
dans les sacrements, c’est l’eau, le
pain, le vin, l’huile, la lumière, la
croix… ; nous observons des gestes et
nous entendons des paroles. Ce sont
les gestes et les paroles que Jésus a
assumés en prenant notre nature, en
s’incarnant, pour se rendre présent à
travers eux afin de continuer de
guérir, de pardonner ou d’enseigner 
[5]. Cette logique est difficile à
comprendre. Philippe a eu droit à
une réprimande affectueuse de la
part du Seigneur : « Qui m’a vu a vu
le Père » (Jn 14, 9). Il ne s’agit pas de
quelque chose que le Christ a dit
mais de ce que le chrétien est. Que
lui-même soit le grand sacrement ne
vient pas de sa volonté, mais de son
être, de son ontologie. Par dérivation,
l’Église est le sacrement du Christ et
les sacrements sont les sacrements
de l’Église. Dans un souci



pédagogique et avec les limites
propres à tout exemple, il a été dit
que lorsqu’il s’agit de saisir un objet,
la tête (le Christ) envoie un ordre au
bras (l’Église) pour que les doigts (les
sacrements) le prennent. Voilà les
sacrements et l’organisme
sacramentel de l’Église.

Un contact sacramentel

Dans la seconde question posée, il
s’agissait de savoir quel type de
contact s’établit entre le Christ et
nous. Selon la foi de l’Église, ce
contact s’appelle mystérique ou
sacramentel, ce qui signifie qu’il se
produit dans un régime de signes et
de symboles.

Le mystère du Christ nous est
communiqué à travers des
médiations symboliques, les rites du
culte chrétien : la célébration du
baptême, de l’Eucharistie, du
mariage… Tout a une signification
dans l’univers symbolique de la



liturgie qui, tout entière, manifeste la
foi. C’est pourquoi les sacrements
s’appellent sacrements de la foi.

La liturgie est une membrane subtile
qui met en rapport le mystère de
Dieu et le mystère de l’homme. Cette
membrane est toute faite de
symboles. L’espace dans une
cathédrale, une chapelle ou un
oratoire ; le temps, à l’aube ou au
coucher du soleil ; Noël ou le
Carême ; les textes de la Bible et le
prières du missel ; le geste d’adorer à
genoux ou de recevoir les cendres ; la
communauté réunie autour de
l’autel ; les chants et les
acclamations, les lumières et les
couleurs, les parfums et les saveurs…
tous ces symboles et bien d’autres
sont les symboles chrétiens dans la
célébration desquels se reflète
l’insondable transcendance de Dieu,
le pouvoir de son amour salvifique.
Ils sont comme des fissures à travers
lesquelles l’Éternel éclaire notre



quotidienneté jusqu’à faire de nous
des hommes et des femmes dignes de
« le servir en sa présence » [6]. Par
leur intermédiaire, Dieu permet que
nous ayons un avant-goût de la
liturgie de la Jérusalem céleste. Y
participer définitivement sera un
jour la consumation finale de notre
vocation baptismale.

La connaturalité avec les symboles
de la liturgie est un patrimoine des
chrétiens. De même qu’une mère ne
dorlote pas son fils uniquement par
des mots, mais aussi grâce à une
riche gamme de codes maternels de
communication, ainsi la célébration
liturgique invite le chrétien à
participer à l’action sacrée, âme et
corps, avec tous ses sens : il acclame
la Parole de Dieu, vénère le Très
Saint Sacrement, chante les hymnes
avec lesquels les anges louent Dieu,
offre l’encens, goûte le pain et le vin
consacrés, garde silence… De cette
façon, les signes du mystère du Christ



nous conduisent aisément au Christ
lui-même et nous percevons alors
tout le poids de la vérité du mystère
dans l’enveloppe des rites qui le
célèbrent.

Outre la connaturalité, l’estime. Nous
apprécions les humbles voiles
derrière lesquels le Ressuscité, tout
en s’occultant, se manifeste. En ce
sens, saint Augustin confessait : « Et
je n’étais pas humble, pour connaître
mon humble maître Jésus-Christ, et
les profonds enseignements de son
infirmité » [7].

Le réalisme sacramentel

Au tout début, nous nous
demandions aussi : par quel type de
réalisme ? Si nous voulons répondre
à la question de savoir jusqu’à quel
point ce frôlement, ce contact avec le
Christ, est vrai, il faut mentionner
aussi le réalisme sacramentel.
L’expression signifie qu’en
participant à la liturgie, nous



recevons la réalité divine même à
travers les signes de l’Église. Les
signes et les symboles liturgiques
sont imprégnés de cette réalité, à un
degré maximal dans l’Eucharistie.
Dire que le contact entre le Christ et
l’Église est sacramentel n’enlève rien
à la réalité très nette de ce contact.

Le substantif « contact » est un terme
tiré d’anciennes sources liturgiques :
« Ô, Dieu, qui dans la participation à
ton sacrement parviens jusqu’à nous
(contingis) » ; c’est-à-dire, entres en
contact avec nous, t’approches
jusqu’à nous atteindre [8]. Dieu entre
en contact avec nous et nous avec
Dieu par le biais de notre
participation au mystère célébré. Des
contacts physiques avec le Seigneur,
saint Thomas, l’hémorroïsse ou les
lépreux en ont eu. En nous, ces
contacts sont maintenant
sacramentels. Mais il ne s’agit pas
d’imaginer le passé comme s’il n’était
présent que pour la foi des croyants.



La liturgie ne dit pas : « ceci
symbolise ou imagine… ; mais elle
affirme : « ceci est ». Ce n’est pas un
simple énoncé, c’est une nouvelle !
Un événement réel.

Les Pères de l’Église ont souligné le
réalisme du mystère sacramentel
qu’ils ont manifesté grâce à certaines
expressions, comme le pape saint
Léon le Grand : commentant les
effets du baptême sur le baptisant, il
affirme que « le corps du baptisé est
la chair du Crucifié » [9]. Une
conséquence du vif réalisme
sacramentel de l’expression est
l’ouverture immédiate d’un large
horizon dans la compréhension de ce
qu’est qu’un chrétien : une identité
qui atteint des dimensions allant de
la valeur sacrée de son corps à
l’espérance de la gloire dont il sera
revêtu ; de sa condition de co-
corporel avec le Christ à la sainteté
des relations conjugales (cf. Ep 3, 6).
Ce sont des valeurs insoupçonnées



qui, jaillissant de la source
inépuisable que l’Église offre dans
ses sacrements, exaltent au
maximum la condition humaine du
baptisé.

D’autre part, dans leur tension pour
exprimer le mystère, les différents
langages ne s’excluent pas mais se
complètement mutuellement. C’est
pourquoi la liturgie a l’intuition du
bon moment pour la parole, pour le
chant ou le silence, du moment pour
le geste ou l’adoration. En tout état
de cause, c’est toujours le moment de
l’art puisque, Dieu étant l’éternelle
Beauté, sa présence sacramentelle, la
liturgie, se constitue en art des arts.
En elle, la vérité et le bien se
présentent enveloppés de beauté,
c’est pourquoi le décorum et le bon
goût apparaissent comme des
éléments structurants de l’action
sacrée. L’expérience de Dieu suit le
cours de la « via pulchitudinis »
qu’est toute célébration, chacune



d’elles étant un événement d’une
haute envergure esthétique.

Pour que les renvois à une plus
grande signification soient évidents,
ce qui est l’objectif des rites, il faut
des célébrations qui irradient la
vérité et la simplicité, l’authenticité
et la dignité. La célébration se réalise
dans la solennité de ce qui est simple.
Tout ce qui y intervient ne doit en
aucune manière être prosaïque ni
somptueux, mais clair, noble et de
bon goût. Telles sont les qualités du
décorum avec lequel l’Épouse rend
son humble hommage à l’Époux, son
attachement à ce qu’elle célèbre :
l’amour salvifique débordant de la
sainte Trinité.

Felix Maria Arocena.



[1]. Saint Paul VI, Homélie lors de son
voyage pastoral à Manille, 29
novembre 1970.

[2]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une méditation, 12 avril 1937, dans
« Pousser en dedans », p. 50 (AGP,
Bibliothèque, P12). Ce prélat était
Mgr Manuel Gonzalez qui avait
occupé le siège de Malaga et a été
canonisé en 2016).

[3]. Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique n° 1066.

[4]. Saint Ambroise, Apologia
prophetæ David, 1, 2.

[5]. Saint Josémaria rappelait les
enseignements des Pères lorsqu’ils
disaient que les sacrements sont «
des traces de l’incarnation du Verbe
» (cf. saint Josémaria Escriva, Aimer
le monde passionnément).

[6]. Missel Romain, Prière
eucharistique II.



[7]. Saint Augustin, Confessions, 18,
24.

[8]. Cf. Sacramentario Veronense
1256. Le verbe latin « contingo » est
un composé de « tango » (cum-tango)
qui signifie toucher ; « contingere »
renvoie à « contacter ».

[9]. Saint Léon le Grand, Sermo 70, 4 ;
«corpus regenerati fit caro Crucifixi».

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/entre-dieu-et-
moi-liturgie-et-sacrements/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/entre-dieu-et-moi-liturgie-et-sacrements/
https://opusdei.org/fr-fr/article/entre-dieu-et-moi-liturgie-et-sacrements/
https://opusdei.org/fr-fr/article/entre-dieu-et-moi-liturgie-et-sacrements/

	Entre Dieu et moi ? Liturgie et sacrements

