
opusdei.org

En route vers le
centenaire (1) :
vocation, mission,
charisme

En cette période de préparation
du centenaire, que nous avons
commencée avec les assemblées
régionales, le Prélat nous invite
à réfléchir sur l'identité,
l'histoire et la mission de l'Opus
Dei. Cette série d’articles vise à
aller au cœur du charisme à
travers l'un de ses aspects
essentiels : la sanctification du
travail. Le présent et premier
article explore la spécificité de
l'Œuvre dans l'Église et
développe le concept de



vocation et de mission dans le
contexte de la vie ordinaire.

04/10/2024

I. Vocation, mission et charisme

Au commencement était le Verbe.
Toutes choses ont été faites dans le
Verbe et par le Verbe. Dieu appelle à
l'existence tout ce qui existe.

La vie de Dieu est une vie féconde de
relation interpersonnelle. Les
processions divines – génération et
spiration – ont pour finalité l'être
personnel : le Père engendre le Fils,
le Père et le Fils spirent l'Esprit Saint.
Lorsque Dieu crée, il agit selon la
même logique : il veut devant Lui des
êtres personnels, à l'image du Fils et
par amour. Si Dieu appelle tout
l'univers à l'existence, c'est parce
qu'il veut que des êtres personnels



participent à sa vie : des êtres libres
qui peuvent Le connaître et L'aimer.

Ainsi, le monde entier est en quelque
sorte le fruit d'une vocation. Chacun
de nous a été appelé
personnellement à l'existence : avec
son propre visage, avec sa propre
voix, avec la couleur de ses yeux.
Chacun avec son propre moi devant
le soi divin. C'est pourquoi Dieu a
voulu le monde et l'a créé : parce
qu'il pensait à chacun d'entre nous.

Vocation : de la peur à la joie

Le mot vocation est un mot familier,
paternel. Un mot qui n'est pas
lointain mais proche, un mot qui
s'adresse à tous. Un mot qui révèle,
appelle, invite. De fait, toute l'histoire
du salut se présente comme une
histoire continue de vocations,
d'appels incessants que Dieu adresse
dans l'espace et dans le temps à des
hommes et à des femmes en
différents lieux et à différentes



époques historiques : à des
gouvernants et à des personnes
ordinaires, à des villes entières, à des
peuples et à des lignées.

La prédication de saint Josémaria
nous fait mieux assimiler le mot
vocation, en nous montrant sa
grandeur et son universalité. Le
fondateur de l'Opus Dei a contribué à
ce que l’on parle de vocation à une
époque, avant le Concile Vatican II,
où il était peut-être compris de
manière restrictive. Il a ainsi capté
les enseignements de nombreux
saints, en parlant à nouveau
clairement de la vocation comme
quelque chose de commun à tous les
êtres humains.

Le fait d’être confronté au terme de 
vocation dans les points de Chemin et
dans les homélies de saint Josémaria
pouvait d'abord provoquer une
certaine surprise, peut-être mêlée de
crainte. Mais tout de suite après, on



se réjouissait de voir que le contexte
dans lequel il en parlait était la vie
ordinaire : les études et le travail,
l'amitié et la famille, les passions
culturelles et toutes les professions...
Ainsi comprise, la vocation donnait
de la lumière et de l'importance à ce
qui, à première vue, n'en possédait
pas. Grâce à ce message de saint
Josémaria, le mot vocation est
devenu pour beaucoup d'hommes et
de femmes un mot familier, paternel,
accessible.

« La lumière que nous donne la
vocation nous fait reconnaître le sens
de notre existence. C’est la
conviction, avec la splendeur de la
foi, de la raison d’être de notre
réalité terrestre. Notre vie tout
entière, présente, passée, future,
acquiert un nouveau relief et une
profondeur auparavant
insoupçonnée. Tous les faits, tous les
événements occupent maintenant
leur véritable place : nous



comprenons où le Seigneur veut
nous conduire et nous nous sentons
comme entraînés par cette charge
qui nous est confiée. » (Quand le
Christ passe, no 45).

Personne n'est exclu

L'insistance de saint Josémaria sur le
fait qu'il n'est pas toujours nécessaire
de changer de position dans le
monde, ni de travail, ni de
circonstances ordinaires et
familiales, pour répondre à l'appel de
Dieu, surprenait et passionnait
nombre de personnes qui écoutaient
sa prédication. Cet appel résonne, là,
dans les circonstances ordinaires
d'un homme ou d'une femme
d'aujourd'hui. Il vient, même de
manière inattendue, peut-être alors
que l’on tient ses outils de travail à la
main.

La façon dont saint Josémaria parlait
de la vocation s'appuyait sur un
cadre biblique profond et précisait la



valeur concrète-particulière d'un
concept théologique général : Dieu
appelle tout être humain à le
connaître et l'aimer. Nous recevons
tous la vocation à nous identifier à
son Fils et à participer de son Esprit
même. Nous existons grâce à cela et
pour cela ; tous, sans exception : que
nous soyons en bonne santé ou
malades, riches ou pauvres,
travailleurs ou intellectuels, avec
beaucoup de talents ou peu, chacun a
un rôle à jouer. 

La vocation à connaître et à aimer
notre Créateur, à ressembler à son
Fils fait homme, parce que nous
avons été créés dans le Christ, porte
un nom : c'est la vocation à la 
sainteté, c'est-à-dire à participer de la
vie de Dieu qui seul est saint. Tout
être humain la reçoit, qu'il fasse déjà
partie du peuple de Dieu, de l'Église,
ou qu'il soit seulement destiné à en
faire partie, même s'il ne le sait pas
encore. Dieu appelle chacun à



participer à sa vie. Le Christ Jésus a
versé son sang, est mort sur la Croix
et est ressuscité pour que notre
filiation divine, obscurcie et presque
perdue à cause du péché, puisse être
récupérée et restaurée en Lui.

Mais si Dieu appelle, c'est toujours 
pour une mission, pour confier une
tâche. Nous le voyons clairement
illustré dans l'histoire du salut. Dieu
adresse sa parole à chaque être
humain : va, fais ceci ; fais ce que je
t'enseignerai ; quitte cette terre ;
parle en mon nom ; va au lieu que je
te montrerai.... Il semble presque
dire : « C'est pour cela que je t'ai
créé ! » En réalité, on pourrait dire
que toutes ces missions spécifiques
sont des concrétisations de la
mission originelle que le Créateur
confie à l'humanité dans la Genèse : «
Le Seigneur Dieu prit l’homme et le
conduisit dans le jardin d’Éden pour
qu’il le travaille et le garde » (Gn
2,15).



À la vocation universelle à la sainteté
correspond une mission tout aussi
universelle : celle de se conformer à
l'image du Fils, d'aimer d'un amour
fraternel et filial, et de rejeter les
œuvres du péché. Se conformer au
Fils, c'est participer à sa mission,
c'est-à-dire réordonner le monde
désordonné par le péché des
hommes et le ramener au Père dans
l'Esprit Saint. Une telle mission 
implique également une histoire. Si la
vocation interpelle et exige une
réponse spécifique,
l'accomplissement d'une mission se
fait plutôt de manière historique :
devenir ce que nous sommes appelés
à être, et transformer le monde pour
qu'il devienne ce que Dieu a toujours
voulu qu'il soit.

Une mission spécifique dans
l'Église

Dieu lui-même, en créant le monde,
ouvre l'histoire à la possibilité



d'accueillir des missions. C'est la
mission du Verbe, envoyé par le Père
dans le monde pour assumer la
nature humaine, pour achever la
création et pour racheter l'homme du
péché, en lui restituant la pleine
dignité de fils dans le Fils. C’est la
mission de l'Esprit Saint, envoyé dans
le monde et dans l'histoire par le
Père et le Fils, pour configurer les
croyants au Fils et les rassembler
dans le Corps du Christ. L'Église de
Jésus-Christ naît de ces deux
missions et en est comme le
prolongement dans l'histoire (cf.
Concile Vatican II, Lumen gentium, nos

2-4). Toute l'Église est appelée et 
envoyée : elle est appelée pour la
prédication du Royaume de Dieu par
Jésus et, après la résurrection, elle est
envoyée à toutes les nations pour
enseigner l'Évangile à tous les
peuples et les baptiser au nom du
Père, du Fils et du Saint-Esprit.



L'Église existe et vit pour cette
mission, et c'est à cette même tâche
que sont orientées les diverses
missions que l'Esprit Saint suscite au
cours de l'histoire. Tout comme
diverses et belles sont les fleurs de la
terre, aussi diverses et belles sont les
missions que Dieu a confiées à tant
de saints, à d'innombrables
communautés chrétiennes, à des
laïcs et à des prêtres, à des religieux
et à des religieuses : des missions qui
ont contribué et qui continuent à
contribuer à l'unique missio
Ecclesiae.

« Il y a dans ce jardin du Seigneur,
non-seulement la rose des martyrs,
mais encore le lys des vierges, le
lierre des époux et la violette des
veuves. Non, mes bien-aimés, il n'y a
aucun état dans le genre humain qui
puisse désespérer de sa vocation.
Pour tous le Christ a souffert, et
l'Écriture dit avec vérité : "Dieu veut
que tous les hommes soient sauvés et



qu'ils parviennent à la connaissance
de la vérité" (1 Tm 2,4) » (Saint
Augustin, Discours 304, 3, 2).

En connaissant la vie de saint
Josémaria et en écoutant sa
prédication, nous comprenons que
lui aussi a reçu de Dieu – dans
l'Église et avec l'Église – une mission
spécifique. En déclarant sa sainteté
et en la citant en exemple, le
Magistère a reconnu la mission reçue
par saint Josémaria comme faisant
partie de la mission même de l'Église.

Peu après avoir commencé son
travail sacerdotal, saint Josémaria
voulut donner un nom à la mission
qu'il avait reçue de Dieu, afin que ses
fils et filles spirituels la poursuivent
dans l'histoire : Opus Dei, l'œuvre de
Dieu, operatio Dei. Soulignant
l'initiative divine, il commença à en
parler comme d'une nouvelle
fondation, désignant le 2 octobre
1928 comme « le jour où le Seigneur



a fondé son Œuvre » (Apuntes
íntimos, no 306, 2 octobre 1931).

Aussi vaste et générale que puisse
être une mission inspirée par l'Esprit
Saint dans l'histoire de l'humanité –
et la mission de l'Opus Dei l'est
certainement, au point que saint
Josémaria l'a décrite comme une mer
sans rivages –, chaque nouvelle
fondation revêt toujours une note
distinctive qui justifie son pourquoi.

Chercher cette note distinctive, la
spécificité d'une mission ou d'une
nouvelle fondation, ne signifie pas la
séparer d'autres initiatives inspirées
par l'Esprit Saint, mais mieux la
connaître. La spécificité de l'Opus Dei
ne peut donc pas être définie, par
contraste, en la séparant de ce que
les autres font ou ne font pas, en
exaltant les différences ou en
divisant les champs d'action. Il faut
mettre en valeur la spécificité de
ceux qui travaillent dans la vigne du



Seigneur, sans jamais perdre de vue
l'unique mission de toute l'Église,
dans une attitude d'unité qui
recherche la communion.

Dans toute nouvelle fondation, il
existe une relation délicate entre la
spécificité et la tradition, entre ce qui
est ou semble être nouveau et ce qui,
dans le message chrétien, doit
nécessairement rester permanent. Il
y a des tâches que l'Église reconnaît
dans sa vie et sa tradition comme
essentielles à la mission qu'elle a
reçue du Christ. Par exemple :
exhorter le peuple de Dieu à la
sainteté et à la configuration à Jésus-
Christ, apprendre à chacun à avoir
une relation personnelle et filiale
avec Dieu, placer l'Eucharistie au
centre de la vie des fidèles,
promouvoir la disponibilité des
prêtres à pardonner les péchés,
administrer les sacrements pour
qu'ils soient reçus fructueusement,
rappeler à tous les baptisés qu'ils



sont des apôtres dans un monde à
réévangéliser, diffuser les
enseignements des pasteurs, des
conciles et du Pontife Romain en
particulier.....

Comment pouvons-nous comprendre
la foi que saint Josémaria a vécue il y
a un siècle lorsqu'il a commencé
l'Opus Dei, et comment a-t-il compris
la nouveauté qu'impliquait l'Opus
Dei ?

C'est pourquoi, en ces années qui
précèdent le Centenaire de la
fondation de l'Opus Dei (1928-2028),
nous voulons réexaminer et
approfondir certains des éléments
spécifiques qui caractérisent sa
mission, et examiner à nouveau les
charismes que Dieu a accordés et
continue d'accorder à ses membres
pour que cette mission puisse être
accomplie.

« Ordonner le monde à Dieu par le
travail »



De nombreux textes de saint
Josémaria parlent des fins de la
nouvelle fondation. Il s'agit
apparemment de fins à caractère
général, parce qu'elles contribuent,
comme il se doit, au bien général de
l'Église, à la sanctification des âmes,
à la transformation chrétienne du
monde. Et pourtant, ce sont des fins
qui pointent vers une mission
spécifique, particulière, qui illumine
toute l'existence de ceux qui
reçoivent cet appel divin. Une
mission que nous pourrions
exprimer, par exemple, par ces
mots : « Ordonner le monde à Dieu
par le travail » ; ou bien : «
transformer les réalités terrestres en
plaçant la croix de Jésus à leur
sommet, afin que, purifiées du péché,
toutes les activités humaines soient
sanctifiées de l'intérieur et prennent
la forme du Christ ». Dans cette
mission, précise saint Josémaria, les
membres de l'Œuvre « se
sanctifieront eux-mêmes,



sanctifieront les autres et
sanctifieront le monde lui-même ».
Les prêtres et les laïcs contribuent à
cette mission, mais avec une
articulation précise : les premiers
doivent servir avant tout les seconds,
car cette mission touche directement
et immédiatement les fidèles laïcs (cf.
Concile Vatican II, Lumen gentium, nos

31, 36).

« Tel est le secret de la sainteté que je
prêche depuis tant d’années : Dieu
nous a tous appelés à l’imiter ; et il
nous a appelés, vous et moi, pour
que, vivant au milieu du monde –
étant des gens de la rue –, nous
sachions placer le Christ notre
Seigneur au sommet de toutes les
activités honnêtes de l’homme.
Maintenant, vous êtes mieux à même
de comprendre que si l’un d’entre
vous n’aimait pas le travail – celui
qui lui revient ! –, s’il ne se sentait
pas authentiquement engagé, pour la
sanctifier, dans une des nobles



occupations terrestres, s’il n’avait pas
de vocation professionnelle, il ne
parviendrait jamais à saisir en
profondeur la racine surnaturelle de
la doctrine que vous expose le prêtre
qui vous parle. Il lui manquerait, en
effet, une condition indispensable :
celle d’être un travailleur » (Amis de
Dieu, no 58).

L'invocation que les Preces de l'Opus
Dei réservent à la prière
d'intercession Ad sanctum
Josephmariam, conditorem nostrum,
tout en résumant en quelques lignes
l'essence de son message, donne un
rôle central à la sanctification du
travail, en précisant sa dimension
apostolique et missionnaire : 
Intercede pro filiis tuis, ut fideles
spirítui Operis Dei, laborem
sanctificemus et animas Christo
lucrifacere quaeramus.

Autour de l'axe du travail dans le
Christ semblent tourner tous les



autres aspects de la perspective
chrétienne que saint Josémaria a vu
s'illuminer dans la nouvelle
fondation que Dieu lui a demandée :
la possibilité de trouver Dieu et de
rechercher la sainteté dans la vie 
ordinaire ; l'extension universelle de
l'appel à la sainteté ; l'imitation de la 
vie cachée de Jésus et de la sainte
famille de Nazareth ; la dévotion
toute particulière à la figure de saint
Joseph – l'artisan, le travailleur – au
point d'établir que les membres de
l'Œuvre renouvellent le don fait
d’eux-mêmes dans l'Opus Dei le jour
de sa fête ; la filiation divine comme
participation à la mission du Fils de
réconcilier toutes choses avec le Père
par l'Esprit ; l'apostolat de l'amitié et
de la confiance que les membres de
cette institution sont appelés à
exercer avec leurs collègues de
travail et dans leurs relations
sociales ; la pérennité de l'Opus Dei
tant qu'il y aura des hommes qui
travaillent sur la terre... Tous ces



aspects sont des réverbérations d'une
lumière fondatrice dont le point focal
est une nouvelle compréhension de la
dimension divine du travail humain.

La spécificité de sa mission, telle
qu'elle est décrite ci-dessus, est-elle le
charisme de l'Opus Dei ? Quelle est la
relation entre la vocation, la mission
et le charisme ? Dans l'Écriture
Sainte et dans l'histoire de l'Église, le
terme charisme a un sens très large.
Cependant, il se réfère
principalement à « un don donné par
Dieu pour accomplir une mission ».
En ce sens, le dynamisme vocation-
mission précède la notion de
charisme. La Parole de Dieu appelle
pour confier une mission ; ensuite,
Dieu accorde les charismes et les
dons nécessaires pour la mener à
bien. Parfois, dans le langage
courant, on utilise le mot charisme
pour désigner aussi la gratuité d'une
mission ou d'une certaine
spiritualité, pour indiquer qu'il s'agit



d'un don de l'Esprit, d'une initiative
divine : c'est Dieu qui suscite,
appelle, donne sa grâce, assiste,
guide, en recherchant
paternellement la correspondance de
la personne humaine.

« Quand Dieu Notre-Seigneur
projette une œuvre quelle qu’elle soit
au profit de l'humanité, il pense
d'abord aux personnes qu'il utilisera
comme ses instruments... et il leur
communique les grâces appropriées.
Cette conviction surnaturelle de la
divinité de l'entreprise finira par
nous donner un enthousiasme et un
amour si intenses pour l'Œuvre que
vous serez très heureux de vous
sacrifier pour qu’elle se réalise
» (Instruction, 19-III-1934, nos 48-49).

Dieu donne aux hommes la grâce et
les charismes de l'Esprit pour
accomplir la mission à laquelle nous
sommes tous appelés : être saints et
s'identifier au Christ. À ceux qui sont



appelés à une mission particulière, à
un but pastoral spécifique dans
l'Église, Dieu donne les dons et les
charismes appropriés pour la mener
à bien. Pour reconnaître le charisme
spécifique d'une nouvelle fondation,
et donc de l'Opus Dei, il est
nécessaire de réfléchir à sa mission,
telle qu'elle a été définie par son
fondateur.

Il ne faut pas oublier en outre que la 
mission de l'Opus Dei précède son 
institution. En principe, cette mission
est compatible avec les différentes
formes institutionnelles canoniques,
présentes ou futures, pourvu qu'elles
permettent de mettre en pratique ce
que Dieu a demandé à son
fondateur : rechercher la sainteté et
la plénitude de la filiation divine au
milieu du monde, à travers l'exercice
du travail ordinaire, en ordonnant à
Dieu toutes les activités humaines, en
les transformant pour leur donner la 
forme du Christ.



Enfin, comprendre et approfondir la
mission de l'Opus Dei est une tâche
en quelque sorte inépuisable,
simplement parce qu'il s'agit d'un fait
authentiquement théologique qui a 
Dieu pour auteur. Il s'agit d'une
mission ouverte à l'histoire et
encouragée par l'Esprit Saint
créateur, et donc capable d'informer
des temps et des situations
différentes : c'est un charisme qui, au
cours de l'histoire, sera incarné par
une multitude de personnes dans les
situations les plus diverses. La
dimension pneumatologique d'une
mission signifie que la manière
d'être et de vivre de ceux qui
l'incarnent peut être définie comme
un esprit plutôt que comme une
lettre. C'est pourquoi l'Opus Dei a un
esprit, l'esprit de l'Œuvre.

Approfondir le sens de cette mission
et de cet esprit, tels que saint
Josémaria les a perçus dans sa
méditation personnelle et les a



transmis dans sa prédication, sera
l'objet du prochain article.

Cette série est coordonnée par le
professeur Giuseppe Tanzella-Nitti. Il
compte sur une équipe de
contributeurs et contributrices, dont
certains sont professeurs à
l'Université pontificale de la Sainte-
Croix (Rome).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/en-route-vers-
le-centenaire-1-vocation-mission-

charisme/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/en-route-vers-le-centenaire-1-vocation-mission-charisme/
https://opusdei.org/fr-fr/article/en-route-vers-le-centenaire-1-vocation-mission-charisme/
https://opusdei.org/fr-fr/article/en-route-vers-le-centenaire-1-vocation-mission-charisme/
https://opusdei.org/fr-fr/article/en-route-vers-le-centenaire-1-vocation-mission-charisme/

	En route vers le centenaire (1) : vocation, mission, charisme

