
opusdei.org

La consolation
authentique

Lors de l'audience générale du
30 novembre, le pape François
poursuit son cycle catéchétique
sur le discernement, en parlant
de consolation authentique.

01/12/2022

Chers frères et sœurs, bonjour !

Dans notre réflexion sur le
discernement, et en particulier sur
l'expérience spirituelle appelée
"consolation", dont nous avons parlé
mercredi dernier, demandons-nous :



comment reconnaître la vraie 
consolation ? C'est une question très
importante pour un bon
discernement, afin de ne pas se
fourvoyer dans la recherche de notre
vrai bien.

Nous pouvons trouver quelques
critères dans un passage des 
Exercices spirituels de saint Ignace de
Loyola. Il dit : « Si dans les pensées
tout est bien – dit saint Ignace - le
début, le milieu et la fin sont
entièrement bons, orientés
entièrement vers le bien, c’est le
signe du bon ange. Mais si le
déroulement de nos pensées nous
amène finalement à quelque chose
de mauvais, ou de distrayant, ou de
moins bon que ce que l’âme projetait
d’abord, ou qui affaiblit, inquiète et
trouble l’âme en lui enlevant la paix,
en lui enlevant la tranquillité et le
repos qu’elle avait auparavant c’est
un signe clair qu’il procède du
mauvais esprit » (n° 333). Car c'est



vrai : il y a une vraie consolation,
mais il y a aussi des consolations qui
ne sont pas vraies. Et pour cela, il
faut bien comprendre le processus
de la consolation : comment va-t-il et
où me mène-t-il ? Et s'il me conduit à
quelque chose d’inférieur, qui n'est
pas bon, la consolation n'est pas
vraie, elle est feinte, disons.

Et ce sont des indications précieuses,
qui méritent un bref commentaire.
Qu'est-ce que cela signifie que le 
début est orienté au bien, comme le
dit St Ignace d'une bonne
consolation ? Par exemple ... prenons
un exemple : j'ai la pensée de prier,
et je remarque qu'elle s'accompagne
d'affection envers le Seigneur et le
prochain, elle invite à accomplir des
actes de générosité, de charité : c'est
un bon début. D'autre part, il peut
arriver que cette pensée surgisse
pour éviter un travail ou une tâche
qui m'a été confiée : chaque fois que
je dois faire la vaisselle ou nettoyer



la maison, j'ai une grande envie de
me mettre à prier ! Cela arrive dans
les couvents, hein ? Mais la prière
n'est pas une fuite des tâches, au
contraire, elle est une aide pour
réaliser ce bien que nous sommes
appelés à faire, ici et maintenant.
Voilà pour le début.

Il y a ensuite le milieu : Saint Ignace
disait que le début, le milieu et la fin
doivent être bons. Le principe est le
suivant : j'ai envie de prier pour ne
pas faire la vaisselle : va, fais la
vaisselle et ensuite va prier. Ensuite,
il y a le milieu, non ? c'est-à-dire ce
qui vient après, ce qui suit cette
pensée. En restant dans l'exemple
précédent, si je commence à prier et
que, comme le fait le pharisien de la
parabole (cf. Lc 18, 9-14), j'ai
tendance à me faire plaisir et à
mépriser les autres, peut-être avec
un esprit rancunier et aigre, alors ce
sont des signes que l'esprit mauvais a
utilisé cette pensée comme une clé



pour entrer dans mon cœur et me
transmettre ses sentiments. Si je vais
prier et que je fais penser au fameux
pharisien - "Je te remercie, Seigneur,
parce que je prie, je ne suis pas
comme les autres qui ne te cherchent
pas, ne prient pas" - là, cette prière se
termine mal. Cette consolation de la
prière consiste à se sentir comme un
paon devant Dieu. Et c'est le mode
qui ne convient pas.

Et puis il y a la fin : le début, le milieu
et la fin. La fin est un aspect que
nous avons déjà abordé, à savoir : où
me mène-t-elle une pensée ? Par
exemple, où me mène la pensée de
prier. Par exemple, ici, il peut arriver
que je me consacre pleinement à une
œuvre belle et digne, mais cela
m'amène à cesser de prier, car je suis
très pris par tant de choses, je me
retrouve toujours plus agressif et
irritable, je me figure que tout
dépend de moi, au point de perdre la
foi en Dieu. De toute évidence, il



s'agit ici de l'action du mauvais
esprit. Je me mets à prier, puis dans
la prière je me sens omnipotent, que
tout doit être entre mes mains parce
que je suis le seul, le seul à savoir
faire avancer les choses :
évidemment là ce n’est pas le bon
esprit. C'est-à-dire, bien examiner le
parcours de nos sentiments et le
parcours des bons sentiments, de la
consolation, au moment où je veux
faire quelque chose. Comment est le
début, comment est le milieu et
comment est la fin.

Le style de l'ennemi - quand nous
parlons de l'ennemi, nous parlons du
diable, hein ? Mais, le diable existe, il
est là ! - Son style, nous le savons, est
de se présenter de manière sournoise
et déguisée : il commence par ce qui
nous tient le plus à cœur et nous
attire à lui, petit à petit : le mal entre
en cachette, sans que la personne ne
s'en rende compte. Et avec le temps,
la douceur devient dureté : cette



pensée se révèle pour ce qu'elle est
vraiment.

D'où l'importance de cet examen
patient mais indispensable de
l'origine et de la vérité de ses
pensées ; c'est une invitation à
apprendre de l'expérience, de ce qui
nous arrive, afin de ne pas continuer
à répéter les mêmes erreurs. Plus
nous nous connaissons nous-mêmes,
plus nous détectons les points
d'entrée du mauvais esprit, ses "mots
de passe", les portes d'entrée de notre
cœur, qui sont les points auxquels
nous sommes le plus sensibles, afin
d'y prêter attention à l'avenir.
Chacun de nous a les points les plus
sensibles, les points les plus faibles
de sa personnalité : et là rentre le
mauvais esprit et nous emmène...
mais, vers la route qui n'est pas
bonne, ou nous éloigne de la
véritable bonne direction. Je vais
pour prier mais ça nous éloigne de la
prière.



On pourrait multiplier les exemples à
volonté, en réfléchissant à nos
journées. Et nous devons le faire :
l'examen de conscience quotidien est
si important : avant de terminer la
journée, s'arrêter un moment. Que
s'est-il passé ? Pas dans les journaux,
pas dans la vie : que s'est-il passé
dans mon cœur ? Mon cœur a-t-il été
attentif ? A-t-il grandi ? A-t-il été une
route où tout est passé, à mon insu ?
Que s'est-il passé dans mon cœur ? Et
cet examen est important, c'est
l'effort précieux de relire la vie d'un
point de vue particulier. Prendre
conscience de ce qui se passe est
important, c'est un signe que la grâce
de Dieu agit en nous, nous aidant à
grandir en liberté et en conscience.
Nous ne sommes pas seuls : c'est
l'Esprit Saint qui est avec nous.
Voyons comment cela s'est passé.

La consolation authentique est une
sorte de confirmation que nous
faisons ce que Dieu veut de nous, que



nous marchons sur ses chemins,
c'est-à-dire sur les chemins de la vie,
de la joie, de la paix. Le
discernement, en effet, ne concerne
pas simplement ce qui est bon ou le
plus grand bien possible, mais ce qui
est bon pour moi ici et maintenant :
ainsi suis-je appelé à grandir, en
fixant des limites à d'autres
propositions, attrayantes mais
irréelles, afin de ne pas me fourvoyer
dans la recherche du vrai bien.

Frères et sœurs, il est nécessaire de
comprendre, d’approfondir la
compréhension de ce qui se passe
dans mon cœur. Et pour cela, il faut
faire l'examen de conscience, pour
voir ce qui s'est passé aujourd'hui.
"Aujourd'hui, je me suis mis en colère
là, je n'ai pas fait ça..." : mais
pourquoi ? Par-delà le pourquoi, il
faut chercher la racine de ces
erreurs. "Mais, aujourd'hui, j'ai été
heureux mais je m'ennuyais parce
que je devais aider ces gens, mais à la



fin je me suis senti comblé, comblée
pour cette aide" : et là, se trouve
l'Esprit Saint. Apprendre à lire dans
le livre de notre cœur ce qui s'est
passé pendant la journée. Faites-le,
juste deux minutes, mais ça vous fera
du bien, je vous l'assure. Merci.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/discernement-
la-consolation-authentique/ (20/02/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/discernement-la-consolation-authentique/
https://opusdei.org/fr-fr/article/discernement-la-consolation-authentique/
https://opusdei.org/fr-fr/article/discernement-la-consolation-authentique/

	La consolation authentique

