
opusdei.org

MORTIFICATION ET
PENITENCE

1. La place de la mortification
dans la vie spirituelle. 2. La
nécessité et les raisons de la
mortification. 3. Mortification,
amour et prière. 4. Formes et
manifestations de la
mortification. 5. Mortification
et rédemption.

15/07/2024

1. La place de la mortification dans la
vie spirituelle.



2. La nécessité et les raisons de la
mortification.

3. Mortification, amour et prière.

4. Formes et manifestations de la
mortification.

5. Mortification et rédemption.

Toute la vie du chrétien s'oriente et
se développe dans un contexte
d'union avec Dieu dans le Christ
Jésus, de telle manière que l'on
puisse arriver à dire avec saint Paul :
« avec le Christ, je suis crucifié. Je vis,
mais ce n’est plus moi, c’est le Christ
qui vit en moi » (Ga 2, 19-20). De ce
point de vue, la mortification est une
pratique ascétique qui pousse le
chrétien à abandonner, corriger,
renoncer à tout ce qui, dans sa
manière d'être, dans sa façon d'agir,
peut être un obstacle à cette union
avec Dieu, pour grandir dans l'amour
de Dieu et du prochain. La
mortification facilite l'action de la



grâce chez le chrétien, rendant
possible une véritable union
spirituelle avec le Christ, corps et
âme.

L'union au Christ – la sainteté –
consiste à s'unir à sa croix et à vivre
sa résurrection avec Lui. C’est en cela
que la mortification est nécessaire. «
Le chemin de la perfection passe par
la Croix. Il n’y a pas de sainteté sans
renoncement et sans combat
spirituel (cf. 2 Tm 4). Le progrès
spirituel implique l’ascèse et la
mortification qui conduisent
graduellement à vivre dans la paix et
la joie des béatitudes » (CEC, n. 2015).
Ainsi, saint Josémaria est venu
affirmer avec des mots clairs : « Sans
mortification, il n'y a pas de bonheur
sur terre », et « un jour sans
mortification est un jour perdu » (S
983, S 988).

Afin de bien comprendre le sens de
la mortification dans les écrits et les



enseignements de saint Josémaria,
nous devons garder à l'esprit trois
caractéristiques déterminantes de
son message : a) l'appel universel à la
sainteté ; En d'autres termes, tous les
hommes sont appelés à la pleine
union avec le Christ ; b) cette union
peut croître et se développer dans
toute situation de vie dans laquelle se
trouvent les hommes, y compris dans
les conditions propres à la vie
ordinaire ; c) cette union est un
développement – en comptant sur la
correspondance du chrétien – de la
grâce reçue au baptême : la grâce
d'être enfants de Dieu dans le Christ
Jésus. En ce qui concerne la
mortification, ces caractéristiques
peuvent être résumées en disant que
tous les chrétiens doivent vivre la
mortification dans les conditions
normales et quotidiennes de leur
existence ; et qu’ils doivent le faire
avec l'esprit d'enfants de Dieu le Père
et avec la conscience de collaborer



avec le Fils de Dieu fait homme, à la
rédemption du monde.

1. La place de la mortification
dans la vie spirituelle

Pour procéder de manière ordonnée
à l'exposition du présent thème, il
peut être utile de commencer par
une clarification terminologique,
reliant trois mots entre eux :
mortification, pénitence et expiation.

Le mot mortification fait référence –
comme nous l'avons dit – à l'action
de se vaincre sur un point, de se
priver, d'abandonner quelque chose.
Ou comme le dit le Trésor de la
langue française, c’est s'infliger une
souffrance corporelle ou morale dans
un souci de pénitence ou d'élévation
spirituelle. De ce point de vue, la
mortification renvoie au fait que
l'homme grandit et se développe en
gouvernant ses instincts et sa vie
affective selon la raison, de sorte que
la vie s'oriente vers un idéal qui vaut



la peine d'être vécu. Comme le
rappelle saint Josémaria : « aucun
idéal ne devient réalité sans sacrifice
» (C 175). Nous sommes là devant
une expérience humaine
fondamentale qui, dans le langage
chrétien, revêt une connotation
nouvelle, puisqu’elle est vécue en
relation avec la mort du Christ.

Le mot pénitence est d'origine
biblique. Il fait partie de l'annonce
par laquelle le Christ a commencé sa
prédication : « Les temps sont
accomplis : le règne de Dieu est tout
proche. Convertissez-vous et croyez à
l’Évangile » (Mc 1, 15). La pénitence
(metanoia) présuppose une
reconnaissance du péché qui
entraîne un changement dans le
cœur, et par conséquent dans la vie.
Elle se traduit dans les œuvres de
pénitence, en vivant et en agissant
avec une gratitude humble et sincère
devant le pardon divin.



Le terme expiation nous place au
cœur même du message chrétien. Il
nous place face à la réalité du Fils
éternel de Dieu le Père, qui devient
homme pour prendre sur Lui la
douleur et la mort, et ainsi expier les
péchés de toute l'humanité et ouvrir
aux hommes les portes du ciel. Il
nous place également,
conformément à l'expiation et à la
réconciliation réalisées par le Christ,
face à l'invitation adressée au
chrétien à se joindre au Christ et à
participer à sa Croix rédemptrice.

Les trois mots sont présents dans les
écrits de saint Josémaria, dans
lesquels ils apparaissent
fréquemment, passant même
facilement de l'un à l'autre. «
D’abord, prière ; ensuite, expiation ;
en troisième lieu, et loin en “
troisième lieu ”, action » (C 82). La vie
du chrétien, appelé à porter le
message de l'Évangile dans ses
œuvres, doit être fondée sur le



Christ, en union avec Lui par la
prière et la participation à sa vie : ce
n'est qu'ainsi qu'il y aura, entre vie et
action, une véritable efficacité. Par
conséquent, la prière – rencontre
personnelle et vivante avec Dieu –
occupe la première place, suivie de
l'expiation, qui se manifeste par la
mortification et la pénitence.

Mortification et pénitence sont, chez
saint Josémaria, les deux faces
indissociables d'une même pièce :
elles ont un sens pleinement chrétien
lorsqu'elles sont unies dans le cœur
et dans la volonté de celui qui les vit.
La mortification est toute action
menée activement ou subie
passivement, par laquelle l'homme,
par amour pour le Christ, offre, pour
la rédemption du monde, la douleur
ou la contrariété. Lorsqu’il vit la
mortification avec un sens
pénitentiel, le chrétien passe du désir
de rejoindre la Croix du Christ à la
réalité de cette union. Il ne s'agit pas



seulement d'endurer ou de souffrir,
mais de s’unir aux efforts
rédempteurs du Christ, de faire de sa
propre vie, avec tous les événements
qui la composent, un acte de don de
soi. La mortification – généralement
simple, sans rien de visible – est
comme le signe que l'on vit face à
Dieu. Pour cette raison, conclut saint
Josémaria, « notre mortification doit
être continuelle, comme le battement
de notre cœur : c’est ainsi que nous
gagnerons la maîtrise de nous-
mêmes, et que nous vivrons envers
les autres la charité de Jésus-Christ
» (F 518).

2. Nécessité et motifs de
mortification

Développons brièvement cet
enseignement, avec des mots de saint
Paul, en évoquant les raisons qui
rendent nécessaire la mortification.

a) Être gouverné par l'Esprit et vivre
selon l’Esprit : « Ainsi donc, frères,



nous avons une dette, mais elle n’est
pas envers la chair pour devoir vivre
selon la chair. Car si vous vivez selon
la chair, vous allez mourir ; mais si,
par l’Esprit, vous tuez les
agissements de l’homme pécheur,
vous vivrez. En effet, tous ceux qui se
laissent conduire par l’Esprit de Dieu,
ceux-là sont fils de Dieu » (Rm 8,
12-14).

b) Vivre avec le Christ et dans le
Christ : « Toujours nous portons,
dans notre corps, la mort de Jésus,
afin que la vie de Jésus, elle aussi,
soit manifestée dans notre corps. En
effet, nous, les vivants, nous sommes
continuellement livrés à la mort à
cause de Jésus, afin que la vie de
Jésus, elle aussi, soit manifestée dans
notre condition charnelle vouée à la
mort » (2 Co 4, 10-11).

c) Déraciner les tendances
désordonnées que le péché a fait
croître dans l’esprit : « Faites donc



mourir en vous ce qui n’appartient
qu’à la terre : débauche, impureté,
passion, désir mauvais, et cette soif
de posséder, qui est une idolâtrie
» (Col 3, 5).

d) Contribuer par sa propre vie à
l'accomplissement dans l'histoire de
la mission du Christ : « ce qui reste à
souffrir des épreuves du Christ dans
ma propre chair, je l’accomplis pour
son corps qui est l’Église » (Col 1, 24).

« Le Christ – écrit saint Josémaria –
ressuscite en nous, si nous
participons à sa Croix et à sa Mort.
Nous devons aimer la Croix, le
dévouement, la mortification (...).
C'est de cette façon, non pas malgré
notre misère, mais en quelque sorte
à travers elle, à travers notre vie
d'hommes faits de chair et de boue,
que se manifeste le Christ. C'est dans
nos efforts pour devenir meilleurs,
pour vivre un amour qui aspire à
être pur, pour dominer l'égoïsme,



pour nous donner pleinement aux
autres et faire de notre existence un
service constant » (QCP 114).

« Il vous suffit de jeter un regard
autour de vous, commente-t-il dans
une autre homélie. Voyez le nombre
de sacrifices que les hommes et les
femmes s’imposent, bon gré mal gré,
pour soigner leurs corps, pour
préserver leur santé, pour gagner
l’estime d’autrui... Et nous, ne
serions-nous pas capables de nous
émouvoir de l’immense amour de
Dieu si mal payé de retour par
l’humanité, en mortifiant ce qui doit
être mortifié, afin que notre
intelligence et notre cœur vivent
davantage attentifs au Seigneur ?
» (AD 135). « Mais alors, un chrétien
doit-il toujours se mortifier ? Oui,
mais par amour. (…) Peut-être ne
nous étions-nous pas rendu compte
que nous pouvons unir nos petits
renoncements à son sacrifice
réparateur : pour nos péchés, pour



les péchés des hommes de toutes les
époques, pour l’action perverse de
Lucifer qui continue d’opposer à
Dieu son non serviam ! (…) La
pénitence, véritable réparation, nous
lance sur le chemin du don de soi, de
la charité. Don de soi pour réparer, et
charité pour aider les autres, comme
le Christ nous a aidés » (AD 139-140).

3. Mortification, amour, prière

Dans les écrits et dans la prédication
de saint Josémaria, nous trouvons de
nombreux textes dans lesquels il est
fait référence à la mortification,
mettant en évidence les fruits qui en
dérivent : le renforcement du
caractère, le développement de
l'affabilité et de l'esprit de service, la
capacité à maîtriser les réactions
instinctives, et, par conséquent, la
disponibilité pour l'écoute et le
dialogue, etc. Constamment, il
souligne un point central : son lien
avec l'amour. « Esprit de



mortification : il ne jaillit pas tant
comme une manifestation de
l'Amour que comme une de ses
conséquences » (S 981). C'est l'amour
de Dieu qui pousse le chrétien à être
mortifié, à montrer à travers des
œuvres – parfois grandes,
ordinairement petites – qu'il vit non
pas attaché à lui-même ou à sa
propre satisfaction, mais à Dieu et,
par Dieu et en Dieu, à ceux qui
l'entourent.

« Le véritable amour suppose que
l’on sorte de soi-même et que l’on se
donne » (F 28). Pour s'aimer et se
savoir aimé, il faut paradoxalement
sortir de soi, s'oublier et s'ouvrir à
l'autre. Cet oubli de soi-même peut
parfois coûter, demander des efforts,
mais c'est un effort – un sacrifice, si
nous voulons parler ainsi – qui
n'attriste pas, mais élève et remplit
de joie l'esprit, puisque « l’amour
authentique entraîne la joie : une joie
dont les racines sont en forme de



Croix » (F 28), de cette Croix qui
forme une seule chose avec le don de
soi et donc avec la joie d'un amour
partagé. Oublier cette réalité, agir ou
penser d'une autre manière, la
séparer de l'amour pour l'unir à
d'autres attitudes ou à d'autres
approches, serait le signe d'avoir
perdu – ou de ne pas avoir compris –
le sens chrétien de la mortification,
et par conséquent de le défigurer et
le dénaturer : « Si tu perds le sens
surnaturel de ta vie, ta charité sera
philanthropie ; ta pureté, décence ; ta
mortification, stupidité ; ta discipline,
fouet ; et toutes tes œuvres stériles
» (C 280).

Le lien intime entre mortification et
amour se prolonge dans
l'enseignement de saint Josémaria
sur l'affirmation d'un lien tout aussi
étroit entre mortification et prière.
Pedro Rodríguez le souligne dans ses
commentaires de Chemin : « Ainsi,
Josémaria Escrivá, de la manière la



plus radicale, considère le binôme «
prière-mortification » et ses
implications mutuelles comme une
réalité unitaire inévitable, qui doit
également être abordée dès le début
du chemin » (CECH, p. 370).

En fait, cette réalité unitaire va dans
deux directions. D'une part – et c'est
le plus évident – parce que sans
mortification, sans effort pour
maîtriser la variété des mouvements
que l'esprit humain peut
expérimenter, la prière est
impossible. « Si tu ne te mortifies pas,
tu ne seras jamais une âme de prière
» (C 172). Être une âme de prière est
le moyen pour le chrétien de
développer la richesse déposée dans
son âme par la foi, et pour y
parvenir, la sérénité de l'âme et donc
la mortification sont essentielles.

Mais il y a plus. Saint Josémaria
l'exprime avec une phrase
remarquablement expressive : la



mortification « est la prière des sens
» (QCP 9). La prière et la
mortification doivent toujours aller
de pair. Non seulement parce que la
mortification rend la prière possible,
mais parce qu'elle est elle-même une
prière, une réalité offerte à Dieu avec
une attitude d'amour. Dans
l'expérience de la mortification,
l'homme rejette tout ce qui est
désordre et péché en lui, il s'unit au
don de soi du Christ et ouvre son
cœur à l'amour de Dieu son Père.
L'âme se trouve non seulement plus
libre pour se diriger vers son
Seigneur, mais aujourd'hui et
maintenant, dans la mortification
elle-même, elle s'adresse à Lui.

Il ne faut pas perdre de vue que
l’expression « prière des sens » ne
réduit en aucun cas la prière à la
chair et aux sens corporels. Comme
nous aurons l'occasion de le
réaffirmer en parlant de
mortification intérieure et



extérieure, elle englobe toutes les
facultés de l'homme. Mais plus
encore, la mortification commence et
prend son origine dans le noyau
central de la personnalité : dans le
moi le plus intime, où trouvent leur
place la véritable union et
l'identification avec les désirs
salvifiques du Seigneur.

4. Formes et manifestations de la
mortification

Si la mortification est « la prière des
sens », et que la prière « élève le
cœur vers Dieu », nous pouvons
conclure que la mortification sera
tout ce qui permettra au chrétien de
diriger tout son être vers Dieu, corps
et âme. La mortification apparaît
ainsi comme une dimension qui
accompagne tout le cheminement
spirituel et qui, d'une manière ou
d'une autre, doit être présente à
chaque instant de la vie.



Il est courant dans la littérature
ascétique de faire la distinction entre
mortification intérieure et extérieure
ou avec une autre terminologie,
mortification spirituelle et
corporelle, et mortification active et
passive. La mortification externe fait
référence aux sens externes ; la
mortification intérieure, aux sens
intérieurs et aux facultés supérieures
de l'homme. À son tour, la
mortificationactive est celle qui est
directement recherchée ; et la 
passive, celle que l'on endure et
accepte sans l'avoir cherchée
auparavant.

Afin de guérir – avec la grâce de Dieu
– la blessure profonde que le péché
originel a laissée en nous, blessure
que les péchés personnels ont rendue
encore plus profonde, il faut, en fait,
une authentique mortification, à la
fois intérieure et extérieure, spirituelle
tout autant que corporelle, afin qu'il
y ait ordre et harmonie dans toutes



les facultés et dans tous les sens
internes et externes, et que l'âme ne
cherche qu'à plaire seulement et
toujours au Seigneur. Mortification 
intérieure et extérieure peuvent aller
de pair ; de plus, et même pour vivre
une vie vraiment mortifiée, il faut
que l'une soit accompagnée de
l'autre. Ici, l'unité du corps et de
l'âme s'exprime dans la profondeur
du « je » de la personne. «
Mortification intérieure. — Je ne
crois pas à ta mortification
intérieure, si je vois que tu méprises,
que tu ne pratiques pas la
mortification des sens » (C 181).

Dans ses écrits, saint Josémaria ne
fait pas seulement référence aux
différents types de mortification,
mais il y fait des suggestions
concrètes, généralement orientées
dans la perspective de la
sanctification de la vie ordinaire.



Commençons par une citation de 
Chemin, se référant précisément à la
mortification intérieure, et plus
précisément à la mortification
intérieure qui contribue à rendre la
vie agréable aux autres : « Ce bon
mot, cette blague qui n’est pas sortie
de ta bouche ; le sourire aimable
pour qui t’agace ; ce silence devant
l’accusation injuste ; une
conversation bienveillante avec les “
raseurs ” et les importuns ; le fait de
passer, chaque jour, sur les détails
ennuyeux et impertinents de ton
entourage… Tout cela, avec
persévérance : voilà de la bonne
mortification intérieure » (C 173). Et
dans l'une de ses homélies : « La
mortification est le sel de notre vie.
Et la meilleure des mortifications est
celle qui, s'appuyant sur des petits
détails tout au long de la journée,
s'attaque à la concupiscence de la
chair, à la concupiscence des yeux et
à l'orgueil. Mortifications qui ne
mortifient pas les autres, mais qui



nous rendent plus délicats, plus
compréhensifs, plus ouverts à tous.
Tu ne seras pas mortifié si tu es
susceptible, si tu n'écoutes que ton
égoïsme, si tu t'imposes aux autres, si
tu ne sais pas te priver du superflu et
parfois même du nécessaire, si tu
t'attristes quand les choses ne vont
pas comme tu l'avais prévu ; en
revanche, tu es mortifié si tu sais te
faire tout à tous, pour les gagner tous
(1 Co 9, 22) » (QCP 9).

Parmi les mortifications intérieures,
le fondateur de l'Opus Dei a accordé
une grande importance à la
purification de la mémoire, la
libérant de tout souvenir qui ne
conduirait pas l'homme à Dieu : «
Effaçons donc de notre souvenir les
offenses que l’on nous a faites, les
humiliations dont nous avons
souffert, aussi injustes, inciviles et
grossières qu’elles aient été, parce
qu’il n’est pas digne d’un fils de Dieu
de tenir un registre pour présenter



ses doléances. Nous ne pouvons
oublier l’exemple du Christ » (AD
309). De cette façon, notre mémoire
gardera à l'esprit presque
continuellement les dons reçus et les
biens éternels. « Souvenez-vous des
merveilles qu'il a faites, de ses
prodiges, des jugements qu'il
prononça » (Ps 105 [Vg 104], 5).

Un bon exemple de mortifications
passives, avec leur fondement
théologique, nous est offert dans ce
texte : « N’oubliez pas qu’être avec
Jésus c’est certainement rencontrer
sa Croix. Lorsque nous nous
abandonnons entre les mains de
Dieu, il permet souvent que nous
goûtions la douleur, la solitude, la
contradiction, la calomnie, la
diffamation, la moquerie au dedans
de nous-mêmes et à l’extérieur, parce
qu’il veut nous rendre conformes à
son image et à sa ressemblance, et
qu’il tolère aussi que l’on nous traite



de fous et que l’on nous prenne pour
des sots » (AD301).

En ce qui concerne la distinction
entre mortifications ordinaires et
extraordinaires, saint Josémaria
souligne la nécessité de trouver la
mortification dans les situations les
plus normales et courantes de la vie,
en surmontant la tendance, typique
de la littérature ascétique, à mettre
l'accent sur des spectacles frappants :
« Le sens chrétien a été tellement
défiguré dans tant de consciences
que, quand on parle de mortification
et de pénitence, on ne pense qu’aux
longs jeûnes et aux cilices dont il est
question dans les admirables récits
de quelques biographies de saints
» (AD 135). Il n’exclut ni les « jeûnes »
que l'Église recommande notamment
à l'Avent et au Carême, ni les « cilices
et disciplines » par lesquels le
chrétien aspire à s'unir à la
souffrance corporelle du Christ dans
sa Passion. Mais il souligne la valeur



décisive d'une mortification et d'un
esprit de pénitence vécus dans la
normalité la plus ordinaire : «
Pratiquer de grandes mortifications
certains jours, pour les abandonner
d’autres jours, ce n’est pas vivre
l’esprit de pénitence. — L’esprit de
pénitence suppose de savoir se
vaincre tous les jours, en offrant des
choses — grandes et petites — par
amour et sans spectacle » (F 784). «
Que la pénitence a peu de prix, sans
une constante mortification ! » (C
223).

Et encore : « Parmi les ingrédients de
tes repas, mets celui, “très
savoureux”, de la mortification » (F
783). Revenant à l'horizon de l'amour
et du service, il écrit : « Voici les
fruits savoureux de l’âme qui se
mortifie : compréhension et
indulgence pour les misères d’autrui,
intransigeance pour les siennes
propres » (C 198). « Demande au
Seigneur de t’aider à te compliquer la



vie par amour pour Lui ; à mettre en
tout, avec naturel, le parfum
purificateur de la mortification ; à te
dépenser à son service, sans
ostentation, en silence, tout comme
se consume la veilleuse qui brille
près du Tabernacle. (...) La pénitence,
c’est l’accomplissement exact de
l’horaire que tu t’es fixé, même si ton
corps oppose de la résistance ou si
ton esprit prétend s’évader dans des
rêveries chimériques. La pénitence,
c’est se lever à l’heure. Et aussi ne
pas remettre à plus tard, sans motif
valable, une tâche qui t’est plus
difficile ou coûteuse que d’autres
» (AD 138).

De ce qui précède, on peut déduire la
nécessité d'une mortification
continue, en appliquant congrua
congruis referendo, ce qui se dit de la
prière. Cela pour de nombreuses
raisons : parce que l'amour se réalise
dans le don de soi, parce que les
racines du péché et la tendance à



l'égoïsme sont toujours présentes ;
parce que les occasions de s'oublier
soi-même et de servir les autres
offrent toujours la possibilité d'une
nouvelle victoire sur le chemin de
l'amour du Christ et pour le Christ. Si
nous sommes conscients que toute
mortification ouvre l'esprit pour
permettre l'action de la grâce, qui
favorise notre sanctification, alors on
comprend bien qu'elle doive être
continue, comme doit l'être le désir
de l'homme de chercher le Christ, de
connaître le Christ, d'aimer le Christ,
et par le Christ et avec le Christ, les
autres. « D’ordinaire, parmi les
sacrifices que le Seigneur nous
demande, les plus ardus sont
minuscules, mais aussi continuels et
efficaces que les battements du cœur
» (AD 134). D'un cœur qui a appris à
aimer à l'école du Christ, pouvons-
nous ajouter.

5. Mortification et rédemption



La mortification introduit le chrétien
dans le courant rédempteur de la vie
du Christ. Elle élargit le cœur et nous
prépare à aimer. « Aimer, c'est avoir
le cœur grand, ressentir les
préoccupations de ceux qui nous
entourent, savoir pardonner et
comprendre : se sacrifier, avec Jésus-
Christ, pour toutes les âmes. Si nous
aimons avec le cœur du Christ, nous
apprendrons à servir et nous
défendrons la vérité avec clarté et
amour. Pour aimer de la sorte, il faut
que chacun de nous extirpe de sa vie
personnelle tout ce qui gêne la vie du
Christ en lui : le goût du confort, la
tentation de l'égoïsme, la tendance à
briller. Ce n'est qu'en reproduisant
en nous cette vie du Christ que nous
pourrons la transmettre aux autres ;
ce n'est qu'en faisant l'expérience de
la mort du grain de blé que nous
pourrons travailler dans les
entrailles de la terre, la transformer
de l'intérieur, la rendre féconde
» (QCP 158).



Dans cette perspective, la
mortification transcende, comme
nous l'avons déjà souligné,
l'ascétique, et nous place devant
l'horizon de l'œuvre rédemptrice,
devant l'appel à une identification
toujours plus profonde avec le Christ
jusqu'à ce que nous découvrions la
Croix et la Rédemption dans les
situations les plus normales et les
plus courantes. De cette manière, elle
prépare l'âme à vivre, également
dans l'existence ordinaire, la joie qui
découle de la résurrection.

Thèmes connexes : Force ; Lutte
ascétique ; Péché ; Pénitence (Vertu et
sacrement de) ; Tempérance.

Bibliographie : AD 127-140 ; C
172-207 ; ECP 1-11 ; F 475-587, F
750-854 ; Manuel BELDA Guiados por
el Espíritu de Dios. Curso de Teología



Espiritual, Madrid, Palabra, 2006, pp.
295-298 ; José Luis ILLANES Tratado
de Teología Espiritual, Pamplona,
EUNSA, 2007, pp. 507-511 ; C. MOREL,
"Mortification", dans DSp, X, pp.
1791-1799.

Ernesto Julia

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/dictionnaire-
mortification-et-penitence/ (30/12/2025)

https://opusdei.org/fr-fr/article/dictionnaire-mortification-et-penitence/
https://opusdei.org/fr-fr/article/dictionnaire-mortification-et-penitence/
https://opusdei.org/fr-fr/article/dictionnaire-mortification-et-penitence/

	MORTIFICATION ET PENITENCE

