
opusdei.org

MAGNANIMITÉ

1. La magnanimité dans
l'enseignement de saint
Josémaria. 2. Aspects de la
magnanimité.

04/12/2023

1. La magnanimité dans
l'enseignement de saint Josémaria.

2. Aspects de la magnanimité.

La magnanimité est la vertu par
laquelle la personne humaine est
inclinée à accomplir de grandes
actions de toutes sortes, des actions
qui sont vraiment dignes d'être



honorées. N'est pas magnanime celui
qui recherche de grandes choses si
elles impliquent de l'orgueil ou un
manque de vertu, car celles-ci ne
mériteraient pas vraiment d'être
honorées. La magnanimité pousse à
l'héroïsme dans tout acte vertueux
(cf. S. Th., II-II, q. 129 et I-II, q. 66 a 4
ad 3).

1. La magnanimité dans
l'enseignement de saint Josémaria

Pour saint Josémaria, la
magnanimité est d'une grande
importance dans la recherche de la
sainteté au milieu du monde, car il
comprend la sainteté comme
l'héroïcité de l'amour et des autres
vertus. D'où son conseil de
renouveler sans cesse une
magnanimité sincère, et son
encouragement à vivre dans une
attitude de foi joyeuse et totale en
Dieu dans le travail de chaque jour.



Dans son homélie sur les vertus
humaines, il cite la magnanimité
parmi celles qu'il considère comme «
le fondement des vertus
surnaturelles » (AD 74). Il souligne
qu'« il est indispensable de lutter
pour les acquérir et les pratiquer
toutes » (AD 76) et que chaque vertu
s’entrelace avec les autres de sorte
que « je ne saurais dire quelle est la
principale vertu humaine » (Ibid.).
Mais il traite surtout de la force
d'âme, de la sérénité, de la patience
et de la magnanimité, dans cet ordre.

Décrivant la vertu de magnanimité
de manière générale, il dit : «
Magnanimité, qui est grandeur
d’âme, ouverture du cœur au plus
grand nombre, force qui nous
dispose à sortir de nous-mêmes, à
entreprendre des actions
valeureuses, pour le bien de tous. La
mesquinerie n’est pas pensable chez
le magnanime ; pas plus que la
lésinerie, le calcul égoïste, ou



l’intrigue intéressée. Le magnanime
s’adonne sans réserve à ce qui en
vaut la peine ; c’est pourquoi il est
capable de se donner lui-même.
Donner ne lui suffit pas : il se donne.
Il peut alors comprendre ce qui
constitue la plus grande preuve de
magnanimité : se donner à Dieu
» (AD 80).

2. Aspects de la magnanimité

En suivant le modèle de ces
considérations, les enseignements de
saint Josémaria sur la magnanimité
peuvent être regroupés en trois blocs
thématiques. Le premier serait
constitué par les textes qui se
réfèrent à sa compréhension de la
magnanimité humaine comme une
réponse de l’être humain à la
magnanimité infinie de Dieu face à
laquelle, même dans les rêves les
plus audacieux, nous resterons
toujours en deçà ; le deuxième serait
les explications sur la manière dont



cette réponse se manifeste dans la
recherche héroïque de la sainteté ; le
troisième comprendrait la dimension
de la charité envers les autres,
surtout dans le zèle apostolique et
l'aide fraternelle.

À titre d'exemple du premier type de
texte, nous citons le suivant : «
Émerveille-toi en considérant la
magnanimité de Dieu : il s’est fait
Homme pour nous racheter, pour
que toi et moi — qui ne valons rien,
reconnais-le ! — nous ayons avec Lui
des relations confiantes » (F 30). «
Demande-lui ce que tu veux sans
crainte ! Et insiste ! Souviens-toi de la
scène que nous rapporte l’Évangile à
propos de la multiplication des pains.
— Vois avec quelle magnanimité il
répond aux apôtres : Combien de
pains avez-vous ? Cinq ?... Que me
demandez-vous ?... Et il donne six,
cent, des milliers... Pourquoi ? —
Parce que le Christ connaît nos
besoins avec une sagesse divine et



que, par sa toute-puissance, Il peut
faire davantage et va plus loin que
nos désirs. Le Seigneur voit bien au-
delà de notre pauvre logique, et Il est
infiniment généreux ! » (F 341).

Dans ces mots, l'initiative de Dieu
dans tout le progrès vertueux de
l'homme est fortement soulignée.
Dieu, dans sa miséricorde infinie,
choisit la plus haute manifestation
d'amour, allant même jusqu'à
l'extrême de la « folie d'Amour de la
Sainte Eucharistie » (C 432). En ce
sens, il est magnanime et appelle à la
magnanimité.

La réponse humaine s'articule en
correspondance avec l'initiative de
Dieu. Il existe un texte
particulièrement clair de saint
Josémaria, dans lequel nous pouvons
apprécier l’enchaînement des
éléments de la vertu de magnanimité
avec le noyau de son message, l'appel
universel à la sainteté : « Si ce n'est



pas pour construire une œuvre très
grande, entièrement divine – la
sainteté – ce n'est pas la peine de se
donner. Aussi, lorsqu'elle canonise
les saints, l'Église proclame-t-elle
l'héroïcité de leur vie » (S 611). Les
grandes œuvres, objet propre de la
magnanimité, ne valent que si elles
sont de Dieu, si elles conduisent à la
sainteté. Mais la sainteté n'est pas
possible si l’on ne trouve pas
l’héroïcité dans les œuvres.

Il n'est pas surprenant qu'un thème
qui apparaît à plusieurs reprises en
relation avec la réponse magnanime
de l'homme à l'effusion de l'amour
divin soit la référence à la Sainte
Eucharistie (cf. C 432, C 436 ; QCP 84).
L'action de Marie qui, à Béthanie,
oint les pieds de Jésus d'un parfum
précieux, occupe une place
prééminente dans la réflexion de
saint Josémaria. Il décrit son action
avec chaleur et la prend comme une
règle de conduite dans le culte divin :



« Quelle preuve évidente de
magnanimité dans la prodigalité de
Marie » (AD 126 ; cf. C 527).

La considération de la générosité de
Marie de Béthanie conduit au
troisième groupe de textes qui
soulignent la dimension caritative de
la magnanimité envers les autres. Il
s'agit de nourrir de nobles ambitions
dans un grand cœur qui,
reconnaissant le Christ dans les
autres, nous pousse à être
apostoliques et à aider ceux qui sont
dans le besoin. Ce dynamisme, qui
part de la générosité de Dieu pour
atteindre la nôtre, se reflète, entre
autres, dans le texte suivant : « Ne
soyez ni mesquins ni pingres avec
Celui qui s’est si généreusement
surpassé pour nous au point de se
livrer totalement, sans compter.
Réfléchissez-y : que vous coûte,
même sur le plan financier, le fait
d’être chrétien ? Mais surtout,
n’oubliez pas que Dieu aime qui



donne avec joie » (AD 126). C'est une
attitude qui, comme on l'a déjà dit,
exige un cœur grand, universel,
"catholique" (cf. C 7) et un esprit
ouvert qui embrasse tous les peuples
et toutes les races comme des frères
et des sœurs (cf. C 525).

Chez saint Josémaria, la
magnanimité a une dimension
apostolique évidente. Il ne pouvait
en être autrement, puisque son esprit
unit étroitement la sainteté – amour
héroïque et dévouement – et
l'apostolat : « la sanctification forme
un tout indissociable avec l'apostolat
» (QCP 145). En ce sens, la
magnanimité le conduit à dire : « Il
faut que les problèmes des autres
soient nos problèmes; la fraternité
chrétienne doit être profondément
ancrée dans nos âmes, de sorte que
personne ne nous soit indifférent
» (Ibid.). Loin de nous faire penser à
notre propre excellence, la
magnanimité est un encouragement :



"ouvrez grand votre cœur pour qu'il
puisse contenir l'humanité entière.
Pensez, avant tout, à ceux qui vous
entourent à vos parents, à vos frères,
à vos amis, à vos compagnons —et
cherchez comment vous pourriez les
amener à approfondir leur amitié
avec Notre Seigneur » (QCP 175).

Saint Josémaria, qui a entrepris et
promu des œuvres de grande
magnitude et de grande portée, a
souligné l'importance des "petites
choses" par rapport à la
magnanimité. Les petites choses sont
le moyen d'accomplir tout ce qui est
grand et elles sont le chemin de la
sainteté, car « la sainteté ne consiste
pas à faire de grandes choses » (F 61),
mais à lutter « dans ta vie intérieure
et dans l’accomplissement héroïque
de ton devoir, jusqu’au bout » (F 60;
cf. C 825).

Comme dans d'autres aspects de la
vie chrétienne, saint Josémaria



enseigne que l'exemple de sainte
Marie dans la vertu de magnanimité
joue un rôle herméneutique de
premier ordre : « Car voilà ce qui
explique la vie de Marie : son amour.
Un amour poussé à l'extrême, jusqu'à
l'oubli total de soi, toute contente
qu'elle était de se trouver à sa place,
là où Dieu la voulait, dans
l'accomplissement total de la volonté
divine (...) Il nous appartient
d'essayer d'être comme Elle, dans les
circonstances précises où Dieu a
voulu que nous vivions » (QCP 148).

Thèmes connexes : Apostolat ; Petites
choses ; Force ; Fraternité ; Justice ;
Promotion sociale et développement ;
Sainteté ; Solidarité ; Vertus
humaines

Bibliographie ; “El amor de los hijos
de Dios. Las virtudes cristianas”, in



Ernst Burkhart - Javier López Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría. Estudio de teología
espiritual, II, Madrid, Rialp, 2011, pp.
285-494 ; Tullo Goffi,
"Magnanimidad", in Ermanno
Ancilli(dir. ) Diccionario de
Espiritualidad, II, Herder, Barcelona,
1983, pp. 526-529 ; F. Marti,
"Magnanimité", in DSp, X, pp. 91-97 ;
S.Th., II-II, q. 129 et I-II, qq. 66 a 4 ad
3.

Martin Schlag

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/dictionnaire-
magnanimite/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/dictionnaire-magnanimite/
https://opusdei.org/fr-fr/article/dictionnaire-magnanimite/
https://opusdei.org/fr-fr/article/dictionnaire-magnanimite/

	MAGNANIMITÉ

