
opusdei.org

ESPRIT DE L’OPUS
DEI

1. Caractéristiques spécifiques
de l’esprit de l’Opus Dei. 2.
Sanctification dans l’exercice
du travail professionnel et dans
les circonstances de la vie
ordinaire. 3. Travail et
contemplation. 4. Formation
doctrinale et spirituelle. 5.
Pratique des vertus
chrétiennes. 6. Au service de la
mission de l’Église.

14/03/2024

Introduction



1. Caractéristiques spécifiques de
l’esprit de l’Opus Dei.

2. Sanctification dans l’exercice du
travail professionnel et dans les
circonstances de la vie ordinaire.

3. Travail et contemplation.

4. Formation doctrinale et spirituelle.

5. Pratique des vertus chrétiennes.

6. Au service de la mission de l’Église.

L'Opus Dei (littéralement « Œuvre de
Dieu ») est un phénomène pastoral,
théologique et juridique suscité par
Dieu au sein de l'Église, afin de
rappeler à tous les fidèles l'appel
universel à la sainteté et à l'apostolat
que Jésus-Christ a proclamé dans
l'Évangile, et faciliter sa mise en
œuvre effective dans les
circonstances de la vie ordinaire. Son
nom complet est « Prélature de la
Sainte Croix et Opus Dei », bien qu'il



soit aussi appelé de manière brève
Opus Dei.

Saint Josémaria a « vu » l'Opus Dei –
avec tout son contenu spirituel et
théologique – le 2 octobre 1928, bien
qu'il ait progressivement mis en
œuvre la volonté divine. Ainsi, il a
également considéré comme dates
fondationnelles le 14 février 1930,
quand le Seigneur lui fit comprendre
que les femmes aussi avaient leur
place dans l'Œuvre, et le 14 février
1943, quand, lors de la célébration
eucharistique, il reçut la lumière qui
devait permettre l'ordination
sacerdotale des membres de l’Œuvre
au service des apostolats spécifiques
de l'Opus Dei et de toutes les âmes.
Le 28 novembre 1982, jour où le pape
Jean-Paul II a institué l'Opus Dei en
tant que prélature personnelle
(Const. Ap. Ut Sit) constitue
également une date clé dans
l'histoire de cette institution,
sanctionnant par là son



appartenance à la structure
juridictionnelle ordinaire de l'Église
et la dotant de statuts propres, selon
les décisions du Concile Vatican II
(PO, 10) et conformément aux
demandes de saint Josémaria au
Saint-Siège, maintes fois manifestées
au fil des ans.

Dans les lignes suivantes, nous
aborderons les caractéristiques
spécifiques de l'esprit de l'Opus Dei,
avec une référence particulière au
vif sens de la filiation divine qui
l'anime, à la sanctification dans
l'exercice du travail professionnel et
dans les circonstances de la vie
ordinaire, à la contemplation au
milieu des activités séculières.
D'autres sections seront consacrées
au travail de formation et à la
pratique des vertus chrétiennes,
pour terminer en montrant comment
l'activité de la Prélature et de ses
fidèles est orientée au service de la
mission de l'Église.



1. Spécificités de l'esprit de l'Opus
Dei

La physionomie spirituelle de l'Opus
Dei se caractérise par l'union intime
de l'aspect ascétique avec l'aspect
apostolique, à leur tour
harmonieusement fusionnés et
imprégnés du caractère séculier de
l'Œuvre et de la condition également
séculière de ses fidèles. Cela signifie
que l'Opus Dei n'est pas un maillon
de plus dans la longue chaîne des
spiritualités religieuses suscitées
dans l'Église à travers les siècles. Le
phénomène pastoral de l'Opus Dei «
naît d'en bas, c'est-à-dire du sein de
la vie ordinaire du chrétien qui vit et
travaille à côté des autres hommes
(...). Ce n'est pas le dernier stade du
rapprochement des religieux avec le
monde » (Entretiens 62). De par son
origine, sa mission et ses
caractéristiques particulières, c'est
un phénomène nouveau et original
promu par l'Esprit Saint, dont



l'antécédent le plus clair se trouve
dans la vie des premiers chrétiens,
qui « vivaient à fond leur vocation
chrétienne ; ils recherchaient
sérieusement la sainteté à laquelle ils
étaient appelés par le fait, simple et
sublime, du baptême » ; et « ils ne se
distinguaient pas extérieurement des
autres citoyens » (Entretiens 24).

L'esprit de l'Opus Dei nous pousse à
considérer que le fondement de la
vie chrétienne est la filiation divine,
« une vérité joyeuse qui fonde toute
notre vie spirituelle, qui remplit
d'espérance notre lutte intérieure et
nos tâches apostoliques ; qui nous
apprend à connaître, à fréquenter, à
aimer Dieu notre Père avec la
simplicité confiante des enfants. De
plus, précisément parce que nous
sommes enfants de Dieu, cette réalité
nous amène aussi à contempler, avec
amour et admiration, tout ce qui est
sorti des mains de Dieu le Père
Créateur (...). Le Seigneur nous



appelle à L'imiter comme ses enfants
les plus chers - estote ergo imitatores
Dei, sicut filii carissimi (Eph 5, 1),
cherchez à imiter Dieu, puisque vous
êtes ses enfants bien-aimés - à
collaborer humblement et avec
ferveur au dessein divin d'unir ce qui
est rompu, de sauver ce qui est
perdu, d'ordonner ce que l'homme a
dérangé, de mettre fin à ce qui ne va
pas : de rétablir la concorde divine
de tout ce qui est créé » (Lettre 11-
III-1940, n. 2 : AGP, série A. 3, 91-6-1).

Saint Josémaria a toujours commenté
que la filiation divine se traduit par
un désir ardent et sincère, tendre et
profond à la fois, d'imiter Jésus-
Christ, en étant dociles aux
impulsions de l'Esprit Saint, et de
toujours rechercher la présence de
Dieu. Et il n'avait de cesse de répéter
que l'esprit de l'Opus Dei conduit
concrètement à l'unité de vie que
doivent pratiquer les fidèles - laïcs et
prêtres - qui composent la Prélature.



Cette unité de vie crée dans leurs
âmes le besoin et comme « l'instinct
surnaturel de purifier toutes les
actions, de les élever à l'ordre de la
grâce et d'en faire un instrument
d'apostolat » (Lettre 2-II-1945, n. 12 :
AGP, série A.3, 92-3-1). « Nous,
chrétiens, nous n'admettons pas de
double vie, nous maintenons dans
notre vie une unité simple et forte,
dans laquelle se fondent et se mêlent
toutes nos actions » (QCP 126).

D'autres traits qui complètent cette
physionomie spirituelle sont : une
piété doctrinale fondée sur l'étude de
la doctrine catholique et nourrie
d'exercices personnels de prière, de
mortification et de pénitence ; une
tendre dévotion à la Vierge Marie, à
Saint Joseph, aux Anges gardiens, à
l'Église et au Pape ; et un désir
intérieur qui conduit à servir toutes
les âmes sans exception, dans un
authentique respect de la légitime
liberté d'autrui. Dans l'esprit de



l’Œuvre, la Sainte Messe occupe une
place privilégiée, comme « centre et
racine » de la vie spirituelle du
chrétien, comme saint Josémaria l'a
toujours enseigné et comme le
Concile Vatican II l’a proposé à tous
les fidèles (cf. SC, 10 ; voir PO, 5).

2. Sanctification dans l'exercice du
travail professionnel et dans les
circonstances ordinaires de la vie

Fondé sur la filiation divine dans le
Christ, l'esprit de l'Opus Dei trouve
son axe dans la sanctification des
réalités quotidiennes, séculières, de
l'existence humaine. D’où la phrase
emblématique du fondateur : « il
s'agit de sanctifier le travail
ordinaire, de se sanctifier dans cette
tâche et de sanctifier les autres dans
l'exercice de sa profession, chacun
dans son état » (QCP 122).

Sanctifier le travail exige d'abord de
le faire avec toute la perfection
humaine possible, pour en faire une



offrande à Dieu. C'est pourquoi une
bonne préparation professionnelle
est nécessaire – la meilleure que
chacun puisse réaliser –, basée sur
l'étude et la persévérance dans cette
tâche. Mais il ne suffit pas de
rechercher la perfection humaine du
travail : il doit être exécuté avec une
intention droite ; non seulement ou
principalement pour obtenir des
moyens financiers ou pour affirmer
sa propre personnalité, mais surtout
pour rendre gloire à Dieu, en
collaborant avec Lui pour porter
l'œuvre de la création à sa perfection
ultime (cf. Gn 2, 15). Pour cette
raison, les fidèles de l'Opus Dei se
consacrent à n'importe quelle
occupation honnête, car toutes les
occupations professionnelles
honnêtes peuvent et doivent être
sanctifiées ; même celles qui, aux
yeux de beaucoup, semblent sans
importance : « tout travail digne et
noble dans l'ordre humain, a affirmé
à plusieurs reprises saint Josémaria,



peut être transformé en tâche divine.
Au service de Dieu, il n'y a pas
d'emplois de petite catégorie : ils sont
tous d'une grande importance »
(Entretiens 55).

Se sanctifier dans l'exercice du travail
nécessite d'imprégner la tâche
professionnelle d'un sens chrétien,
en la mettant en relation avec la
mission rédemptrice du Christ qui
pendant de nombreuses années a
travaillé dans l'atelier de Nazareth et
y opérait déjà la rédemption du
genre humain. Cela demande de
découvrir, dans les différentes
tâches, des occasions d'aimer Dieu et
de servir le prochain ; de vraiment
transformer la journée en une arène
où s'exercent les vertus humaines et
chrétiennes, sous la direction de
l'Esprit Saint.

Sanctifier les autres à l'occasion du
travail, c'est profiter des relations de
travail, de voisinage, d'amitié, etc.,



pour essayer de rapprocher de Dieu
les âmes des parents, des amis et des
collègues. Surtout avec la prière et le
témoignage d'une conduite
pleinement conforme à la foi
chrétienne ; et ensuite, ou en même
temps, par la parole appropriée, qui -
avec un respect exquis pour la
liberté des âmes - devient le véhicule
par lequel l'invitation de Jésus-Christ
à être parfait comme notre Père
céleste est parfait atteint les autres.
(Cf. Mt 5, 48).

3. Travail et contemplation

En considérant la tâche
professionnelle comme la matière
première de la sanctification
personnelle et comme l'instrument
principal de l'apostolat, l'esprit de
l'Opus Dei souligne fortement que le
chrétien qui se développe au milieu
du monde ne se limite pas à dérouler
une activité pour subvenir à ses
propres besoins ou à ceux de sa



famille, ni non plus à collaborer au
bien commun de la société. «
L'homme ne peut se limiter à faire
des choses, à fabriquer des objets. Le
travail naît de l'amour, manifeste
l'amour et s'ordonne à l'amour. Nous
reconnaissons Dieu, non seulement
dans le spectacle que nous offre la
nature, mais aussi dans l'expérience
de notre travail et de notre effort. Le
travail est ainsi prière, action de
grâces, parce que nous savons que
c'est Dieu qui nous a placés sur terre,
nous savons qu'Il nous aime et que
nous sommes les héritiers de ses
promesses » (QCP 48).

Transformer le travail en prière,
aider les chrétiens ordinaires à être
des âmes contemplatives au milieu
du monde, résume la finalité que le
Seigneur a assignée à l'Opus Dei au
sein de l'Église. « L'arme de l'Opus
Dei - le fondateur l'a toujours
enseigné - n'est pas le travail : c'est la
prière. C'est pourquoi nous



transformons le travail en prière et
nous avons une âme contemplative
» (Notes d'une réunion de famille, 23
avril 1959). Tout comme le corps a
besoin d'air pour respirer et de
circulation sanguine pour rester en
vie, l'âme a aussi besoin de rester en
contact avec Dieu pendant les vingt-
quatre heures de la journée.

Dans l'esprit de l'Opus Dei, la piété
nous pousse à tout rapporter au
Seigneur : les occupations
professionnelles et le repos, les joies
et les peines, les réussites et les
échecs, le sommeil et la veille. Pour
atteindre cet objectif, en plus de
l'aide de la grâce, il faut un effort
personnel constant, optimiste, plein
d’abnégation, qui prend souvent la
forme de petits détails : réciter une
oraison jaculatoire ou une courte
prière vocale en profitant des pauses
dans sa tâche ; regarder avec
tendresse le Crucifix ou une image de
la Vierge ; renouveler encore et



encore l'intention apostolique, etc.
Tout cela contribue à maintenir dans
l'âme une orientation de fond vers le
Seigneur, qu'il faut quotidiennement
intensifier dans la Messe et dans les
moments expressément dédiés à la
méditation. Ainsi, bien que le travail
soit très absorbant et demande la
pleine attention de toutes les facultés
intellectuelles, l'âme reste fixée sur le
Seigneur et entretient avec Lui un
dialogue qui n'est pas seulement
composé de paroles, ou de pensées
conscientes, mais de don du cœur,
sincère et fort, de désirs d'accomplir
chaque activité, le plus souvent
possible – y compris le repos –, par
amour et avec amour.

Avec ce parcours, l'esprit de l'Opus
Dei incite à acquérir un
comportement de femmes et
d'hommes pratiquement
contemplatifs au milieu du monde. «
Ascétique ? Mystique ? Je ne saurais
le dire. Que ce soit de l’ascétique ou



de la mystique, qu’est-ce que cela
peut bien faire ? C’est une faveur de
Dieu. Si tu t’efforces de méditer, le
Seigneur ne te refusera pas son
assistance. Foi et œuvres de foi : des
œuvres, parce que le Seigneur (...) est
de plus en plus exigeant. C’est déjà de
la contemplation et c’est l’union :
telle doit être la vie de beaucoup de
chrétiens, bien qu’ils ne s’en soient
même pas rendus compte » (AD 308).

4. Formation doctrinale et
spirituelle

Saint Josémaria a souvent souligné
que l'esprit de l'Opus Dei nous
encourage à vivre avec une « piété
d'enfants » et une « doctrine de
théologiens ». Le chrétien doit se
savoir enfant devant Dieu et
manifester cette réalité avec une
simplicité filiale dans des détails
d'amour et d'affection, et en même
temps être conscient de l'importance
de l'intelligence dans la vie du



chrétien, la mettant en exercice pour
bien connaitre ce que Dieu dans sa
révélation nous a fait connaître de
Lui-même, pour affronter en
connaissance de cause et de manière
responsable notre tâche dans la
société.

Pour atteindre cet objectif, avec la
grâce de Dieu, la Prélature offre aux
fidèles de l'Opus Dei, et à ceux qui le
souhaitent également, une formation
approfondie dans cinq aspects mis en
évidence par saint Josémaria :
humain, spirituel, doctrinal-
religieux, apostolique et
professionnel. En toute vérité, on
peut affirmer que l'activité de la
Prélature se résume à donner cette
formation profonde (cf. Entretiens 19
et 27), en utilisant les moyens les plus
appropriés pour ceux qui vivent et
travaillent au milieu des réalités
séculières, en consacrant à tous le
temps et la manière appropriée,
selon les circonstances et les besoins



de chacun. Selon les mots du
fondateur, « L'Opus Dei n'est rien
d'autre qu'une grande catéchèse
chrétienne » (Entrevue à ABC,
Madrid, 24 mars 1971).

La formation est nécessaire pour
mieux connaître Dieu et Le traiter
comme des enfants bien-aimés, pour
s'identifier à Jésus-Christ ; et aussi
pour donner aux multiples questions
que pose l'activité professionnelle
aux chrétiens qui sont au milieu du
monde, une réponse conforme aux
enseignements de l'Église, et pour
imprégner toute activité - familiale,
sociale, professionnelle - de l'esprit
de l'Évangile. Cette formation est
aussi requise pour conduire les âmes
au Christ et orienter les lois civiles et
les structures de la société séculière
vers Dieu. « Capitalise dans ta
formation, meuble ton esprit d’idées
claires, de la plénitude du message
chrétien, que tu pourras ensuite
transmettre à d’autres » (F 841).



Le travail de formation, insistait
saint Josémaria - tout en pratiquant
personnellement cet enseignement -
ne s'arrête jamais ; il dure jusqu'au
dernier moment de la vie. Pour cette
raison, il a toujours encouragé les
gens à participer aux moyens de
formation « avec l'enthousiasme de
la première fois » ; avec le désir, non
seulement d'apprendre, mais de
mettre en pratique ce qu'ils ont
appris, en l'assimilant jour après jour
jusqu'à ce que cela devienne la
substance de leur propre existence.
Pour y parvenir, il faut l’effort
personnel, l'étude, maintenir à jour
les connaissances acquises – dans le
domaine culturel, spirituel,
professionnel, etc. –, en essayant de
les améliorer. « N’attends pas de
Dieu des illuminations, car Il n’a
aucune raison de te les
communiquer, alors que tu disposes
de moyens humains bien concrets :
l’étude, le travail » (F 841). Dans cet
effort pour perfectionner notre



propre formation, saint Josémaria ne
se contentait pas de la médiocrité : «
Celui qui peut être savant, nous ne
lui pardonnons pas de ne pas le
devenir » (C 332).

5. Pratique des vertus chrétiennes

L'esprit de l'Opus Dei encourage la
pratique fidèle de toutes les vertus
chrétiennes, car avec leur exercice -
et avec la grâce des sacrements -
s'accroît la première configuration
avec le Christ reçue dans le Baptême.
« Pour sanctifier cette journée, il faut
mettre en œuvre de nombreuses
vertus chrétiennes ; en premier lieu
les vertus théologales, et ensuite
toutes les autres » (QCP 23).

Saint Josémaria mettait l'accent,
comme il est logique, sur la charité,
essence de la sainteté, et aussi sur
l'humilité, fondement sur lequel
repose l'édifice de la vie surnaturelle.
La charité conduit à aimer Dieu
comme Il le veut : par-dessus toutes



choses ; en Le cherchant activement
dans les relations avec les gens, au
travail et dans les grands ou petits
événements de chaque jour. Elle
nous encourage aussi à profiter de
toutes les circonstances pour
rapprocher les âmes de Dieu, faisant
des diverses situations une occasion
et un moyen de sanctification et
d'apostolat. L'humilité nous permet
de reconnaître que le bien que nous
découvrons en nous vient de Dieu ;
que la grandeur du chrétien consiste
à être un instrument du Seigneur ; et
que – selon l'enseignement paulinien
– nous portons ce trésor dans des
vases d'argile (2 Co 4, 7). Une
humilité qui ne se limite pas à la
sphère personnelle, mais se déploie
aussi dans la sphère collective,
puisqu'elle pousse les fidèles de
l’Œuvre à se comporter comme des
chrétiens ordinaires, sans faire
ostentation de leur don à Dieu mais
sans cacher leur appartenance à la
Prélature : l'esprit de l'Opus Dei, tout



en stimulant la recherche de
l'humilité collective, évite le secret ou
la clandestinité de la manière la plus
absolue.

Dans cet esprit, la culture des vertus
humaines acquiert une importance
particulière : l'assiduité, l'obéissance
et la docilité, la simplicité, le naturel,
la sincérité, la loyauté, la chasteté,
l'ordre, le détachement des choses
temporelles, la sobriété, l'optimisme,
la joie, la force d'âme, la noblesse, le
courage, etc. Et cela pour une raison
très claire : ces vertus « sont le
fondement des vertus surnaturelles ;
celles-ci donnent toujours un nouvel
élan pour se conduire avec
honnêteté » (AD 91).

« En vivant la charité — l'Amour —,
on vit toutes les vertus humaines et
surnaturelles du chrétien, qui
forment une unité et qu'on ne saurait
réduire à des énumérations
exhaustives » (Entretiens 62). De



plus, comme conséquence nécessaire
de l'unité de vie, « la pratique de ces
vertus porte à l'apostolat. Mieux
encore : elle est déjà apostolat. Car,
en s'efforçant de vivre ainsi au sein
du travail quotidien, le chrétien, par
sa conduite, donne le bon exemple,
devient un témoignage, une aide
concrète et efficace ; on apprend à
suivre les traces du Christ » (ibidem).

6. Au service de la mission de
l'Église

L'activité de l’Œuvre et de chacun de
ses fidèles est ordonnée – comme
chez les autres catholiques – à
l'édification du Corps du Christ (cf.
Ep 4,12). Le Suprême Législateur de
l'Église l'a confirmé en établissant
l'Opus Dei comme prélature
personnelle, « pour qu'il soit un
instrument valable et efficace de sa
mission de salut [de l'Église] pour la
vie du monde » (JEAN-PAUL II, Const.
Ap. Ut sit, 28 novembre 1982).



« L’Église est faite pour étendre le
règne du Christ à toute la terre, pour
la gloire de Dieu le Père ; elle fait
ainsi participer tous les hommes à la
rédemption et au salut ; par eux elle
ordonne en vérité le monde entier au
Christ. On appelle apostolat toute
activité du Corps mystique qui tend
vers ce but : l’Église l’exerce par tous
ses membres, toutefois de diverses
manières » (AA, 2). Saint Josémaria
fut un pionnier de cette conception
de l'apostolat. Dès la fondation de
l’Œuvre, il a consacré ses énergies à
ce que tous les fidèles - et en
particulier les fidèles laïcs -
comprennent que la vocation
chrétienne porte en elle, par sa
nature même, le devoir de faire
l'apostolat. « Nombreux sont les
chrétiens qui sont convaincus que la
Rédemption se réalisera dans tous les
milieux du monde, et qu'il doit bien y
avoir quelques âmes (ils ne savent
pas lesquelles) qui contribuent, avec
le Christ, à réaliser cette Rédemption.



Mais ils la considèrent dans une
perspective séculaire, dans des
siècles et des siècles... : une éternité,
s'il fallait la mener à bien au rythme
de leur générosité. C'est ainsi que tu
raisonnais, jusqu'à ce que l'on vienne
te "réveiller" » (S 1).

Et, parmi les spécificités de
l'apostolat, selon l'esprit de l'Opus
Dei, se distingue la sécularité : ses
membres essaient de faire connaître
le Christ, de pratiquer le bien et de
répandre la vérité, premièrement et
principalement, parmi les personnes
qui vivent dans le monde et à
l’occasion d'activités et de travaux
séculiers. Pour cette raison, le travail
apostolique des fidèles de l'Opus Dei
ne se cantonne pas à certains
domaines spécifiques, mais
s'enracine dans la diversité des
concrétisations honnêtes de la vie
même. C'est – comme l'a proclamé le
fondateur – une « mer sans rivages
» (Entretiens 57).



Chacun des fidèles s'acquitte de cette
tâche personnellement, parmi ses
proches, ses amis, ses collègues, sans
avoir besoin d'aucune autorisation,
car l'apostolat découle d'un mandat
que le Christ confie à tous les
chrétiens. Cet apostolat est basé sur
l'amitié et la confidence, et il
s'adresse à toutes les personnes -
sans en excepter aucune - que la
Providence met sur son chemin. «
Ces propos glissés à point nommé
dans l’oreille de l’ami qui chancelle ;
cette conversation capable de
l’orienter, que tu as su provoquer
opportunément ; ce conseil qui
améliorera son travail universitaire,
et la discrète indiscrétion qui te
pousse à lui suggérer des horizons
insoupçonnés de générosité…, tout
cela, c’est “ l’apostolat de la
confidence ” » (C 973).

On peut utiliser pour résumer l'esprit
de l'Opus Dei, une phrase du
fondateur prononcée dans une



homélie particulièrement
significative, devant des milliers de
personnes, en invitant les auditeurs à
découvrir ce qu'il y a de divin enfoui
dans les réalités les plus communes.
« Lorsqu'un chrétien accomplit avec
amour les actions quotidiennes les
moins transcendantes, ce qu'il fait
déborde de transcendance divine.
Voilà pourquoi je vous ai dit, répété
et ressassé inlassablement, que la
vocation chrétienne consiste à
convertir en alexandrins la prose de
chaque jour. Sur la ligne de l'horizon,
mes enfants, le ciel et le terre
semblent se rejoindre. Mais non, là
où ils s'unissent, en réalité, c'est dans
vos cœurs, lorsque vous vivez
saintement la vie ordinaire
» (Entretiens 116).

Thèmes connexes : Apostolat ;
Contemplatifs au milieu du monde ;



Filiation divine ; Premiers chrétiens ;
Sainteté ; Sécularité ; Travail,
Sanctification du ; Unité de vie ;
Vocation ; Vertus.

Bibliographie : Álvaro DEL
PORTILLO Entretien sur le fondateur
de l'Opus Dei Madrid, Rialp, 1993 ID. 
Une vie pour Dieu. Réflexions sur la
figure de Monseigneur Josémaria
Escrivá de Balaguer. Discursos,
Homilías y otros escritos, Madrid,
Rialp, 1992 ; Javier ECHEVARRÍA 
Mémoire du Bienheureux Josémaria
Escriva. Entretien avec Salvador
Bernal, Madrid, Rialp, 2000 ID. 
Itinerarios de vida cristiana,
Barcelona, Planeta, 2001 ID. Por
Cristo, con Él y en Él. Escritos sobre
San Josemaría, Madrid, Palabra,
2007 ; AA. VV. La grandezza della vita
quotidiana. Vocazione e missione del
cristiano in mezzo al mondo, GVQ, I
passim ; Antonio ARANDA « Le
bouillonnement du sang du Christ
».Étude sur le christocentrisme du



bienheureux Josémaria Escriva,
Madrid, Rialp, 2000 ; Manuel BELDA -
José ESCUDERO - José Luis ILLANES -
Paul O'CALLAGHAN (dir.) La sainteté
et le monde. Actes du colloque
d'études théologiques sur les
enseignements du bienheureux
Josémaria Escrivá (Rome, 12-14
octobre 1993), Madrid, EUNSA, 1996 ;
Peter BERGLAR Opus Dei. Vie et
oeuvre du fondateur Josémaria
Escrivá de Balaguer, Madrid, Rialp,
1987 ; Jutta BURGGRAF - Fernando
OCÁRIZ Abba, Vater. Als Kinder
Gottes leben nach der Lehre des
seligen Josemaría Escrivá, Köln,
Adamas, 1999 ; Ernst BURKHART -
Javier LÓPEZ Vie quotidienne et
sainteté dans l'enseignement de saint
Josémaria. Étude de théologie
spirituelle, I-III, Madrid, Rialp,
2010-2013 Cornelio FABRO -
Salvatore GAROFALO - Maria
Adelaide RASCHINI Saints dans le
monde. Études sur les écrits du
Bienheureux Josémaria Escriva de



Balaguer, Madrid, Rialp, 1993 ; José
Luis ILLANES Devant Dieu et devant
le monde. Notes pour une théologie du
travail, Pampelune, EUNSA, 1997 ;
Dominique LE TOURNEAU L’Opus
Dei, Barcelone, Oikos-Tau, 1996 corr.
& augm. ; Fernando OCÁRIZ BRAÑA-
Ignacio DE CELAYA URRUTIA Vivre en
enfants de Dieu. Études sur le
bienheureux Josémaria Escrivá,
Pampelune, EUNSA, 1993 ; Martin
RHONHEIMER Verwandlung der
Welt. Zur Aktualität des Opus Dei,
Köln, Adamas, 2006 ; Pedro
RODRÍGUEZ Vocation, travail,
contemplation, Pampelune, EUNSA,
1986 ; Pedro RODRÍGUEZ - Pío G.
ALVES DE SOUSA - José Manuel
ZUMAQUERO (dirs.) Mgr Josémaría
Escrivá de Balaguer et l'Opus Dei. À
l'occasion du 50e anniversaire de sa
fondation, Pampelune, EUNSA, 1985 ;
Pedro RODRÍGUEZ - Fernando
OCÁRIZ - José Luis ILLANES L’Opus
Dei dans l'église, Madrid, Rialp, 1993 ;
Giuseppe ROMANO Opus Dei. Chi,



come, perché, Cinisello Balsamo
(Milano), San Paolo, 1994.

+ Javier ECHEVARRIA

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/dictionnaire-
esprit-de-lopus-dei/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/dictionnaire-esprit-de-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr-fr/article/dictionnaire-esprit-de-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr-fr/article/dictionnaire-esprit-de-lopus-dei/

	ESPRIT DE L’OPUS DEI

