
opusdei.org

CONSCIENCE

1. La conscience, un lieu de
rencontre avec Dieu. 2. La
liberté des consciences, une
recherche de la vérité de Dieu.
3. Sur un chemin de sainteté : la
plénitude d’une vie. 4. La
formation de la conscience et
les réalités séculières.

12/10/2023

1. La conscience, un lieu de
rencontre avec Dieu.



2. La liberté des consciences, une
recherche de la vérité de Dieu. 

3. Sur un chemin de sainteté : la
plénitude d’une vie. 

4. La formation de la conscience et
les réalités séculières.

« Personne ne se sauve sans la grâce
du Christ. Mais si l’individu conserve
et cultive un début de droiture, Dieu
lui aplanira le chemin ; et il pourra
être saint parce qu’il aura su vivre en
homme de bien » (AD 75). Un chemin
vers Dieu : c’est ainsi que saint
Josémaria comprenait la vie de
l’homme, un chemin tracé par Dieu
Lui-même, sur lequel Il vient à notre
rencontre pour nous conduire à la
maison du Père. Si l’initiative est
divine, car elle procède de la grâce
du Christ tel que l’explique le texte,
la réponse humaine révèle toute une
vérité intérieure de l’homme qui a
été décisive dans l’enseignement de
saint Josémaria.



La grande importance accordée par
le fondateur de l’Opus Dei à la « vie
intérieure » est une façon de
souligner la résonance de la présence
de Dieu dans la vie de chaque
homme en tant que « Maître
intérieur » qui lui enseigne la vérité
définitive de sa vie, une vie de
sainteté. C’est dans ce cadre qu’il faut
comprendre sa façon de se référer à
la conscience et aussi aux
caractéristiques qu’elle présente,
lesquelles vont se refléter dans ses
écrits.

1. La conscience, lieu de rencontre
avec Dieu

Ce qui est le plus frappant, c’est que,
lorsqu’il se réfère à la conscience,
saint Josémaria la considère toujours
d’un point de vue théologal, c’est-à-
dire comme une façon d’être en lien
avec Dieu. Ce n’était pas une façon
courante de la concevoir à l’époque
de ses études : l’approche alors



retenue par les manuels [de
théologie morale] était axée presque
exclusivement sur la relation entre la
loi (pôle objectif) et la conscience
(pôle subjectif), et elle ne comprenait
cette dernière que comme une façon
rationnelle d’appliquer a loi générale
à un cas concret, selon le modèle du
syllogisme pratique rationaliste qui
était alors enseigné. C’était une façon
simple de se référer à la conscience
pour résoudre les problèmes moraux
liés à la confession, mais elle cachait
deux questions fondamentales,
précisément celles que nous voyons
mises en évidence dans
l’enseignement de saint Josémaria.

La première question est que
l’application de la loi se comprenait
presque exclusivement de manière
déductive, sans tenir compte
adéquatement de l’intimité de
l’homme au sens propre, qui est
toujours essentielle pour que ce
dernier puisse percevoir la question



du sens de l’action, qui est à son tour
la clé de la moralité. L’acte humain
n’est pas un simple « cas » relevant
d’une norme, mais l’expression réelle
d’une personne. La perspective
adoptée par les manuels de théologie
tendait vers une certaine vision «
négative » de la conscience, qui ne
souligne que les minimums de la loi
dans le comportement humain, et
perd la considération de la
conscience comme guide d’un
chemin qui mène à la plénitude de
Dieu.

Le second problème est que, du fait
de la vision "mécanique" de la
conscience comme mode
d’application de la loi, la question de
la conscience en tant que voix de
Dieu, et sa valeur authentiquement
religieuse, était éludée. Newman
avait déjà indiqué avec précision que
c’était le plus grand problème d’une
culture moderne sécularisée, et aussi
une façon de placer la conscience sur



un plan émotif, ce qui conduisait en
définitive à y placer aussi la foi,
réduite ainsi au mode romantique de
« ressentir Dieu ». Pour éviter cela, le
cardinal anglais défendait la valeur
d’une conscience en dialogue avec
Dieu, puisqu’il ne s’agit pas d’une
simple croyance privée.

Ces deux questions sont devenues
flagrantes dans le débat sur la «
morale de situation », si importante
dans la période précédant le Concile
Vatican II (cf. Fernández, 1997, pp.
69-101) et qui marquera plus tard les
disputes morales de l’après-Concile.
Saint Josémaria, qui, s’agissant de la
conscience, maintient une position
constante dans son enseignement, a
pu, au milieu de ces confusions,
offrir une doctrine claire sur ce sujet.
S’il parle de conscience, c’est en ce
sens que « chaque homme doit
librement répondre à Dieu
» (Entretiens 59).



Il s’éloigne de cette vision de la
conscience comme étant une simple
opinion privée et met plutôt en
évidence la clé de l’implication de la
personne humaine dans sa relation
avec Dieu. Newman l’explique en la
définissant : « non pas comme un
caprice ou une opinion, mais comme
une obéissance due à la Voix Divine
qui parle en nous » (Newman,1996,p.
79). À l’intérieur de l’homme, la
conscience est le « lieu de rencontre
avec Dieu », comme l’a décrit Pie XII :
« La conscience est comme un noyau
caché, comme un tabernacle dans
l’homme, où il a ses rendez-vous seul
à seul avec Dieu dont la voix résonne
dans la partie la plus intime de celle-
ci » (Pie XII, 1952, p. 271 ; cf. GS, 16).
C’est sans aucun doute le cadre dans
lequel s’insère la pensée de saint
Josémaria et c’est ce qui permet de
comprendre les points sur lesquels il
insiste particulièrement.



2. La liberté des consciences, une
recherche de la vérité de Dieu

Un point central sur lequel saint
Josémaria revient encore et encore
est celui de la « liberté des
consciences ». Par une telle
expression, il se réfère à la façon
dont l’homme entre en relation avec
Dieu, qui est incompréhensible sans
liberté. Pour cela, il souligne – en se
fondant, selon les données
disponibles, sur des textes de Pie XI
de 1931 – sa différence radicale avec
une prétendue « liberté de
conscience », expression qu’il utilise
en lui donnant le sens qu’elle a dans
les textes pontificaux auxquels il est
fait allusion et dans d’autres écrits de
l’époque, c’est-à-dire comme si
l’homme n’était pas appelé à
chercher et à trouver Dieu selon la
vérité. C’est ainsi qu’il explique : «
C’est pourquoi il n’est pas exact de
parler de liberté de conscience, car
cela revient à juger comme



moralement bon le fait que l’homme
repousse Dieu. (…) Nous pouvons
nous opposer aux desseins
rédempteurs du Seigneur, nous
pouvons le faire, mais nous ne le
devons pas. Si quelqu’un adoptait
délibérément cette attitude, il
pécherait, car il transgresserait le
premier et le plus fondamental des
commandements : Tu aimeras Yahvé
de tout ton cœur » (AD 32). Et saint
Josémaria poursuit immédiatement :
« je défends de toutes mes forces la 
liberté des consciences, selon laquelle
il n’est permis à personne
d’empêcher que la créature rende à
Dieu le culte qui lui est dû. Il faut
respecter la soif légitime de vérité :
l’homme a l’obligation grave de
chercher le Seigneur, de le connaître
et de l’adorer, mais personne sur la
terre ne doit se permettre d’imposer
au prochain la pratique d’une foi
qu’il n’a pas ; de même que personne
ne peut s’arroger le droit de faire du
tort à celui qui l’a reçue de Dieu



» (Ibidem). La référence à la « liberté
des consciences » est une constante
dans ses écrits (cf. Entretiens 44, 59,
73 ; S 389).

Il parle de la liberté comme d’une
dimension de l’agir humain et non
comme un simple choix d’objet.
L’homme doit librement chercher la
vérité de Dieu et cela suppose qu’il
s’implique lui-même dans un tel
chemin. C’est quelque chose de très
différent que de choisir n’importe
quoi sans autre référence que sa
propre opinion. Le fondateur de
l’Opus Dei intègre résolument le
mouvement de la liberté comme
étant la reconnaissance de la
présence de Dieu dans sa propre vie
et le véritable début de cette
recherche. Cela implique la nécessité
d’un discernement dans lequel on
perçoit l’absolu de Dieu dans
l’existence quotidienne. Ce n’est que
par cette relation libre avec Dieu que
l’on peut comprendre la valeur



absolue que le christianisme attache
à la conscience et que saint
Josémaria a défendue de toutes ses
forces dès le début de son œuvre de
fondation : « Dès la fondation de
l'Œuvre (…) nous avons tenté de
vivre un catholicisme ouvert, qui
défend la légitime liberté des
consciences, qui incline à traiter
charitablement et fraternellement
tous les hommes, catholiques ou non,
et à collaborer avec tous, en
participant aux nobles aspirations
qui animent l'humanité » (Entretiens
29).

La conscience se définit par son
mouvement de recherche de la
vérité ; c’est pourquoi elle a toujours
une valeur cognitive [c’est-à-dire
orientée vers la connaissance] qui se
distingue, comme le précise Jean-
Paul II dans la lettre encyclique 
Veritatis splendor (n. 55), de la simple
décision subjective dans un sens
volontariste. On doit suivre sa



conscience, et on doit exiger pour
elle le respect de sa liberté, pour sa
relation dynamique avec la vérité
qu’elle recherche. Les grands droits
de la conscience se fondent sur le
grave devoir de former la
conscience. « Par ailleurs, personne
n'a le droit de violer la liberté des
consciences : l'enseignement de la
religion doit être libre, ce qui
n'empêche pas le chrétien de savoir
que, s'il veut être en accord avec sa
foi, il a la grave obligation de bien se
former en cette matière » (Entretiens
73).

3. Sur un chemin de sainteté : la
plénitude d’une vie

Si la conscience n’est pas seulement
une application de la loi, mais un
guide vers Dieu auquel elle vise,
former la conscience et la suivre est
d’abord et avant tout un chemin de
sainteté, bien au-dessus de la sécurité
ressentie dans l’accomplissement



d’une norme de conduite. Si saint
Josémaria insiste sur une grande
finesse de conscience, c’est parce
qu’il y voit la meilleure connaissance
de la volonté de Dieu dans une
exigence d’amour qui est l’essence de
la sainteté. C’est ainsi qu’il exhorte
les fidèles : « Essayons de faire naître
au fond de notre cœur un désir
ardent, un grand souci d’atteindre la
sainteté, bien que nous nous voyions
pleins de misères. N’en ayez pas
peur ; au fur et à mesure qu’on
avance dans la vie intérieure, on
perçoit ses défauts personnels avec
plus de netteté. Ce qui arrive, c’est
que l’aide de la grâce produit l’effet
de verres grossissants : le plus petit
tas de poussière, le petit grain de
sable quasi imperceptible prend des
dimensions gigantesques, parce que
l’âme acquiert la finesse divine ; la
plus petite ombre en vient même à
déranger la conscience, qui
n’apprécie que la pureté de Dieu
» (AD 20).



Il distingue clairement la réponse à
Dieu dans les petits détails, des
scrupules qui enferment l’homme
dans la recherche de sa propre
sécurité. Cela est clairement indiqué
dans Chemin dans le chapitre qui
leur est dédié et qui peut se résumer
ainsi : « Les scrupules sont une
épreuve que Dieu peut envoyer à
celui qui Le cherche. L’auteur en a
fait l’expérience, et transmet au
lecteur un critère clair : « Ce qui
enlève la paix de l’âme ne vient pas
de Dieu » (C 258) » (CECH, p. 439).
Cette paix qui nous apparaît comme
un critère de rectitude de la
conscience doit être vue comme le
moyen de faire l’expérience d’une
authentique concorde avec Dieu ;
l’homme se repose dans la rencontre
avec Dieu, car « tu perds la paix, tu le
sais bien, quand tu cèdes sur des
points qui t’amènent à faire fausse
route » (F 166).

http://9B85F0D5BA901D18299524CAF59F39A6CB20AFA0/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Cfja.htm#p166


La conscience nous ouvre ainsi à la
considération des exigences propres
à chaque vocation, dans laquelle
l’immense variété des circonstances
de chaque existence et de chaque
jour est intégrée, dans un chemin de
sainteté, et unie à la pratique de
l’examen de conscience quotidien.
On comprend alors comment le
grand guide de la conscience est
l’Esprit Saint, le Maître intérieur,
parce que c’est Lui qui nous attire au
Christ et nous conforme à Lui (cf. C
27). Saint Josémaria a souvent
rappelé que « la tradition chrétienne
a résumé l'attitude que nous devons
adopter envers le Saint-Esprit en un
seul mot : docilité. C'est-à-dire, être
sensibles à ce que l'Esprit divin
réalise autour de nous et en nous,
aux charismes qu'Il distribue, aux
mouvements et aux institutions qu'Il
suscite, aux résolutions et aux
décisions qu'Il fait naître en notre
cœur » (QCP 130).



4. La formation de la conscience et
les réalités laïques

La règle interne de « former la
conscience » développe toute la
potentialité propre à la recherche de
la vérité. C’est un aspect
essentiellement opératoire et
caractéristique d’une vérité qui « agit
» ; le fait qu’on l’appelle « formation
» a à voir avec « donner forme »,
c’est-à-dire que l’homme est
configuré dans le plus intime à partir
d’une vérité initiale qui est sa «
forme ». En ce sens, la formation
exige une bonne connaissance des
principes moraux de l’Église
catholique dans l’obéissance fidèle
au Magistère ; mais cela ne suffit pas,
l’expérience de l’action concrète,
éclairée par la prudence, est
également nécessaire. Dans ce
domaine, le fondateur de l’Opus Dei
était particulièrement exigeant : « En
premier lieu, nous nous efforcerons
d’affiner notre conscience en



approfondissant suffisamment pour
être sûrs d’avoir acquis une bonne
formation » (AD 185).

Dans un chemin de sainteté,
l’impératif de formation affecte
toutes les réalités de la vie que cette
sainteté illumine. La véritable
formation exige, en plus de la
prudence personnelle, la demande
de conseils de personnes instruites ;
mais le fondateur de l’Opus Dei était
très clair sur le fait qu’il fallait tendre
vers une formation stable et
suffisante pour que chaque personne
sache répondre par elle-même aux
conditions ordinaires de son travail
et soit capable d’aider les autres dans
une telle formation de la conscience.
C’est ce que saint Josémaria désigne
comme un « homme à l’esprit juste » 
(C 33), qui n’a pas peur d’ « aller au
fond de la vérité » (ibidem) ni peur de
savoir agir en tant que chrétien.

http://D92CEB9B89DE5E55B0CC5B1B70104FBF5E5D9694/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Ccam.htm#p33


C’est une recherche de la vérité qui,
en outre, unit le chrétien aux
hommes de bonne volonté et
constitue une contribution très
remarquable à la vie sociale.
L’exhortation du Concile peut
s’appliquer exactement à saint
Josémaria : « Par fidélité à la
conscience, les chrétiens, unis aux
autres hommes, doivent chercher
ensemble la vérité et la solution juste
de tant de problèmes moraux que
soulèvent aussi bien la vie privée que
la vie sociale » (GS, n. 16).

On peut ici apprécier la profondeur
de la valeur théologale de la
conscience. C’est le plan de Dieu qui
éclaire la vérité propre au séculier et
permet une meilleure
communication entre les hommes,
en respectant toujours leur propre
autonomie personnelle dans la
recherche de la vérité, dans un sain
pluralisme au plan social (cf.
Rodríguez Luño,1997, pp. 162-181).



L’approche du fondateur de l’Opus
Dei est, par là même, l’expression de
ce que la lettre encyclique Veritatis
splendor appelle « juste autonomie
» (n. 40), très différente de ce que
d’autres appelèrent « l’autonomie
théonomique » qui séparait Dieu
d’un domaine mondain entièrement
sécularisé (cf. Trigo,2003, p. 631 à
689). La conscience guide l’homme
pour qu’il sache rendre l’amour de
Dieu présent dans le monde dans
toutes les implications que l’amour
humain sait découvrir.

Thèmes connexes : Charité ; Examen
de conscience ; Formation :
Considération générale ; Liberté ;
Morale chrétienne ; Sainteté ; Laïcité.

Bibliographie : Concile Vatican II,
Const. Past. Gaudium et spes et Décl. 
Dignitatis humanae, 1965 Jean-Paul
II, Cart. Enc. Veritatis splendor,1993
Pius XII Radio message sur la droite
formation de la conscience chrétienne



de la jeunesse (23-III-1952), AAS, 44
(1952), pp. 270-278 ; Evencio Cófreces
- Ramón García de Haro Théologie
morale fondamentale Pamplona,
EUNSA, 1998, p. 356-410 ; Enrique
Colom - Ángel Rodríguez Luño 
Choisis en Christ pour être saints
Madrid, Palabra, 2000, pp. 397-437 ;
Aurelio Fernández Compendium de
théologie morale, Madrid, Word,
1995, pp. 163-183 Id. La réforme de la
théologie morale. Un demi-siècle
d’histoire, Burgos, Aldecoa, 1997 ;
Livio Melina - José Noriega - Juan
José Pérez-Soba Marcher dans la
lumière de l’amour. Fondements de la
morale chrétienne Madrid, Palabra,
2010, pp. 815-860 ; Livio Melina «
Conscience et vérité dans
l’encyclique « Veritatis splendor » »,
in Gerardo del Pozo Abejón (ed.) 
Commentaires de « Veritatis splendor
» Madrid, BAC, 1994, pp. 619-650 ;
John Henry Newman Lettre au duc de
Norfolk, Madrid, Rialp, 1996 ; Joseph
Ratzinger Éloge de la conscience,



Madrid, Palabra, 2010 ; Ángel
Rodríguez Luño, « La formation de la
conscience en matière sociale et
politique selon les enseignements du
bienheureux Josemaría Escrivá » 
Romana. Bulletin de la Prélature de la
Sainte-Croix et de l’Opus Dei, 24
(1997), pp. 162-181 ; Tomás Trigo Le
débat sur la spécificité de la morale
chrétienne, Pampelune, EUNSA, 2003.

Juan José Perez-Soba

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/dictionnaire-
conscience/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/dictionnaire-conscience/
https://opusdei.org/fr-fr/article/dictionnaire-conscience/
https://opusdei.org/fr-fr/article/dictionnaire-conscience/

	CONSCIENCE

