
opusdei.org

CHARISMES

1. Concept de charisme. 2.
Diversité de charismes dans
l’Église. 3. Le charisme
fondationnel de l’Opus Dei.

11/01/2024

1. Concept de charisme.

2. Diversité de charismes dans
l’Église.

3. Le charisme fondationnel de
l’Opus Dei.

Saint Josémaria a reçu de Dieu un
charisme spécifique pour faire naître



dans l’Église la réalité de l’Opus Dei.
Il a dédié toute sa vie au service de ce
charisme.

1. Concept de charisme

Le terme « charisme » vient du grec 
charisma (de charis : don/grâce avec
le suffixe -ma qui indique en grec
l'effet d'une action). Dans le Nouveau
Testament, il est utilisé seize fois
dans les lettres de saint Paul et une
fois dans la première de saint Pierre.
Par ce mot, saint Paul mentionne les
grâces spéciales, accordées à certains
fidèles, pour qu'ils contribuent à
l'édification de l'Église. Le critère
fondamental pour que les charismes
soient féconds se trouve dans la
charité : « J’aurais beau parler…,
J’aurais beau être …, j’aurais beau
avoir …, J’aurais beau distribuer …,
s’il me manque l’amour, cela ne me
sert à rien » (1 Co 13, 1- 3).

La théologie scolastique, avec à sa
tête saint Thomas d'Aquin, a



distingué la grâce gratis data (donnée
pour le bien commun), de la grâce 
gratum faciens (celle qui est donnée
pour sauver celui qui la reçoit). Les
charismes appartiennent aux grâces 
gratis datae. Au cours des siècles, la
tendance à considérer les charismes
comme des « dons extraordinaires,
marquants et transitoires, reçus
principalement par l'Église dans ses
origines » (cfr. ROMANO, 1992, p.
424) s'est établie. Dès le Concile
Vatican I - et surtout avec Pie XII - un
dépassement progressif de cette
position réductrice s'est initié.

Le Concile Vatican II, en vertu d'une
plus grande attention à l'action de
l'Esprit Saint, a particulièrement
souligné le rôle des charismes dans
l'Église. Ce Concile enseigne que,
dans le dessein de salut du Père,
l'Église « tire son origine de la
mission du Fils et du Saint-Esprit
» (AG, 2). Le Paraclet, « bâtit et (...)
dirige [l'Église] grâce à la diversité



des dons hiérarchiques et
charismatiques, il l’orne de ses fruits
(cf. Ep 4, 11-12 ; 1 Co 12, 4 ; Ga 5, 22)
» (LG, 4). Le Concile a également
reconnu que l'Esprit « distribue aussi
parmi les fidèles de tous ordres, «
répartissant ses dons à son gré en
chacun » (1 Co 12, 11), les grâces
spéciales qui rendent apte et
disponible pour assumer les diverses
charges et offices utiles au
renouvellement et au développement
de l’Église » (LG, 12). Le paragraphe
consacré aux charismes se termine
en disant que « c’est à ceux qui ont la
charge de l’Église de porter un
jugement sur l’authenticité de ces
dons et sur leur usage bien ordonné.
C’est à eux qu’il convient
spécialement, non pas d’éteindre
l’Esprit, mais de tout éprouver pour
retenir ce qui est bon (cf. 1 Th 5,
12.19-21) » (LG, 12).

2. Diversité des charismes dans
l'Église



Saint Paul, tout en insistant sur la «
diversité des dons » (1 Co 12, 41),
souligne que les charismes sont des
manifestations particulières du
même Esprit Saint, qui les distribue «
comme il le veut, à chacun » (1 Co 12,
11). Ses lettres proposent quatre
séries de charismes qui, sans
prétendre à l'exhaustivité, montrent
la richesse et la variété de l'action de
l'Esprit (cf. 1 Co 12, 8-10 ; 1 Co 12,
28-30 ; Rm 12, 6-8 ; Ep 4,11). Le
service auquel sont destinés les
charismes mentionnés par l'Apôtre
concerne des réalités très variées :
évangélisation, enseignement,
prophétie, gouvernement, guérison,
don des langues et miracles. Le
critère qui règle l'exercice des
différents charismes est formulé
dans 1 P 4, 10 : « Ce que chacun de
vous a reçu comme don de la grâce,
mettez-le au service des autres, en
bons gérants de la grâce de Dieu qui
est si diverse ».



Le thème de la variété des charismes
dans l'unité de l'Église a été très
présent dans les réflexions du
Concile Vatican II. L'une des idées
centrales du Concile est celle de la
communion. Cette question est
réapparue dans la lettre 
Communionis Notio (28-V-1992) de la
Congrégation pour la Doctrine de la
Foi, dont le quatrième chapitre est
intitulé « Unité et diversité dans la
communion ecclésiale ». Il
commence par quelques mots de
Jean-Paul II : « L'universalité de
l'Église entraîne d'une part la plus
solide des unités et, d'autre part, une
pluralité et une diversité, qui ne sont
pas un obstacle pour l'unité, mais lui
confèrent au contraire son caractère
de "communion" » (CN, 15). La valeur
positive de la variété a été soulignée
par celui qui était encore le cardinal
Ratzinger dans sa présentation : Les
mouvements ecclésiaux et leur
positionnement théologique, du 28
mai 1998. S'adressant aux évêques, il



a rappelé « qu’il ne leur est pas
permis de prétendre de quelque
manière à l’uniformité absolue dans
les organisations et les programmes
pastoraux. Ils ne devraient pas
mettre leurs propres projets
pastoraux à un niveau supérieur à
celui des œuvres de l’Esprit Saint :
pour des raisons de planification, il
peut arriver que les Églises se
rendent impénétrables à l’Esprit de
Dieu, énergie qui les fait vivre. Il
n’est pas légitime de prétendre que
tout doit s’intégrer dans une
organisation unique ; il vaut mieux
moins d’organisation et plus d’Esprit
Saint ! ».

Parmi les différents dons
charismatiques, le Concile parle de
ce qu’on appelle « grâces d'État »,
données aux fidèles pour les aider à
vivre leur propre vocation-mission
dans l'Église, ainsi que d'autres
charismes liés à certains ministères
et/ou sacrements, le charisme du



célibat ou de la virginité, et d'autres
dons avec lesquels l'Esprit Saint
permet à certains fidèles d'accomplir
des missions particulières au service
des âmes. « Mais le même Esprit
Saint ne se borne pas à sanctifier le
Peuple de Dieu par les sacrements et
les ministères, à le conduire et à lui
donner l’ornement des vertus, il
distribue aussi parmi les fidèles de
tous ordres, « répartissant ses dons à
son gré en chacun » (1 Co 12, 11), les
grâces spéciales qui rendent apte et
disponible pour assumer les diverses
charges et offices utiles au
renouvellement et au développement
de l’Église » (LG, 12). « Les charismes
− signale le catéchisme de l'Église
Catholique − sont à accueillir avec
reconnaissance par celui qui les
reçoit, mais aussi par tous les
membres de l’Église. Ils sont, en effet,
une merveilleuse richesse de grâce
pour la vitalité apostolique et pour la
sainteté de tout le Corps du Christ
» (CEC, 800).



Au sein de cette variété de charismes,
on peut dégager quelques grandes
lignes qui se développent autour des
trois différentes manières dont les
fidèles participent à la mission de
l'Église : la sécularité propre des
laïcs, la ministérialité des pasteurs, et
la « tension eschatologique » des
consacrés. Au fil des siècles, la
réflexion théologique sur la vie
religieuse et, dans une large mesure,
la vie sacerdotale, ainsi que sur les
tâches et les charismes qui s'y
rapportent, s'est particulièrement
développée. La vie spirituelle des
fidèles laïcs était beaucoup moins
développée. Et c'est précisément au
service de sa vocation-mission
ecclésiale que se situe le charisme
reçu par le fondateur de l'Opus Dei.

Saint Josémaria a souvent rappelé
l'importance de la docilité à l'action
de l'Esprit, en exhortant à la prière
personnelle, dans laquelle Ses
inspirations sont perçues et



accueillies. Ainsi, il sera possible
« [d’] être sensibles à ce que l'Esprit
divin réalise autour de nous et en
nous, aux charismes qu'Il distribue,
aux mouvements et aux institutions
qu'Il suscite, aux résolutions et aux
décisions qu'Il fait naître en notre
cœur » (QCP 130). « C'est Lui qui nous
pousse à adhérer à la doctrine du
Christ et à l'assimiler en profondeur.
C'est Lui qui nous éclaire, nous rend
conscients de notre vocation
personnelle et nous donne la force de
réaliser tout ce que Dieu attend de
nous. Si nous sommes dociles au
Saint-Esprit, l'image du Christ se
formera sans cesse davantage en
nous » (QCP 135).

Saint Josémaria a vu très clairement
que les charismes que chacun reçoit
doivent être vus avec une
profondeur et un sens ecclésiaux, ce
qui lui a aisément permis d'aimer
tous les charismes dans l'Église tout
comme la liberté des chrétiens,



fuyant toute attitude exclusiviste. En
même temps, il a souligné que les
charismes, qui présupposent la
fidélité et l'humilité, exigent la
correspondance et mettent en jeu les
capacités humaines au service de ce
que Dieu demande, c'est pourquoi il
a dit qu'il ne faut pas être « féru de
miracles » (C 583) et a mis en garde
contre la tentation d'être «
charismatiques sans doctrine
» (Entretiens 2).

3. Le charisme fondationnel de
l'Opus Dei

La vie de saint Josémaria fut
marquée de manière radicale par un
événement surnaturel survenu le 2
octobre 1928. Dès ce jour, il mit
toutes ses forces au service de la
mission que le Seigneur lui avait
confiée par une « illumination sur
toute l'Œuvre » (Notes intimes, n.306 :
AVP, I, p. 293), comme il en a lui-
même témoigné. Dans cette lumière,



il vit l'essence de l'Œuvre telle que
Dieu la voulait à travers les siècles :
un phénomène pastoral et
apostolique destiné à promouvoir la
sainteté parmi les chrétiens
ordinaires, pour qui le travail et les
occupations ordinaires
deviendraient un moyen de
sanctification. Une lumière qui lui a
permis de voir la grandeur et les
exigences de la vocation chrétienne,
vécue dans les entrailles de la société
et − de manière particulière − dans le
travail professionnel.

Cette illumination a acquis de plus
grandes nuances et connu des
approfondissements avec d'autres
lumières que saint Josémaria a
reçues dans les années qui suivirent.
Les plus importantes, aux dates
suivantes : le 14 février 1930, lorsque
Dieu lui fit comprendre que ce
message devait aussi se répandre
parmi les femmes ; le 7 août 1931
(alors fête de la Transfiguration),



quand, pendant la Sainte Messe - lors
de l'élévation de la Sainte Hostie - lui
vint à l'esprit une phrase de
l'Écriture « et ego si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad me ipsum
» (Jn 12, 32), et qu'il comprit « que ce
seraient les hommes et les femmes
de Dieu, qui élèveraient la Croix avec
les doctrines du Christ au sommet de
toute activité humaine... Et j'ai vu le
Seigneur triompher, attirant toutes
choses à Lui » (Notes intimes, nos 217
et 218 : AVP, I, p. 381) ; le 16 octobre
1931, où il fait une profonde
expérience de la filiation divine qui,
selon ses propres mots, allait
constituer « le fondement de l'esprit
de l'Opus Dei » (QCP 64) ; et le 14
février 1943, lorsque la présence du
ministère sacerdotal dans l'Opus Dei
s'est trouvée configurée
institutionnellement à travers la
Société Sacerdotale de la Sainte
Croix.



La valeur du charisme reçu par saint
Josémaria peut être mieux comprise
si l'on garde à l'esprit que, pendant
de nombreux siècles, l'idée s'était
répandue que la sainteté exigeait de
s'éloigner des réalités temporelles,
pour embrasser l'état religieux,
défini comme un « état de perfection
». Selon ce schéma, on pensait −
inconsciemment du moins − que les
laïcs ne pouvaient pas aspirer à une
véritable plénitude de vie chrétienne,
mais seulement à une sainteté d'un
rang inférieur. Cette position était en
contradiction avec le fait que toute
l'Église est un « peuple messianique »
qui « a le Christ pour chef », qui pose
comme condition « la dignité et la
liberté des enfants de Dieu, dans le
cœur de qui, comme dans un temple,
habite l’Esprit Saint » (LG, 9), et dans
laquelle tous les fidèles sont appelés
à « la même sainteté », en la cultivant
dans les multiples sortes de vie et
d'occupations (cf. LG 31).



Dans l'un de ses premiers écrits, saint
Josémaria fait remarquer que «
lorsque Dieu Notre-Seigneur projette
une œuvre en faveur des hommes, Il
pense d'abord aux personnes qu'Il
doit utiliser comme instruments... et
Il leur communique les grâces
appropriées » (Instruction, 19 -
III-1934, n.48 : AVP, I, p. 576). Ces
paroles, adressées aux premiers
fidèles de l'Opus Dei, s'appliquent
pleinement à sa personne et à sa
mission. Comme fondateur, il avait
reçu des lumières, un charisme, qui
le faisaient pénétrer dans le mystère
du Christ avec une profondeur
particulière, montrant fortement les
traits et les implications de l'esprit
qu'il devait transmettre. Le charisme
fondateur − dont nous avons
brièvement rappelé le noyau − lui a
permis de valoriser concrètement et
d'une manière particulière dans le
mystère du Christ ces aspects qui
éclairent l'existence des chrétiens
immergés dans les réalités



séculières. En bref, il s'agit de
s'identifier au Christ en tant que :

- Fils du Père, en contemplant avec
amour toutes les choses qui sont
sorties des mains de Dieu le Père
Créateur, et accomplissant chaque
chose - y compris le travail − dans
l'esprit de la filiation divine et, par
conséquent, avec toutes ses
caractéristiques : foi, espérance,
charité, paix, sérénité, joie...

- Verbe incarné, en révélant à la
lumière de son Incarnation la valeur
des réalités terrestres.

- Fils du charpentier, en suivant
l'exemple de sa vie avec laquelle Il a
révélé la valeur rédemptrice de la vie
et du travail ordinaires.

- Prêtre (médiateur entre Dieu et les
hommes), en transformant tout en
une offrande agréable à Dieu en
vertu de la participation à son
sacerdoce.



- Apôtre (envoyé) du Père, en
reconnaissant le chrétien comme
apôtre avec la mission de
transformer de l'intérieur toutes les
réalités temporelles, de sanctifier le
monde comme levain dans la pâte.

L'intégration de ces divers aspects
dans une unité de vie profonde, où la
contemplation et l'action, la vie
intérieure et l'apostolat convergent et
s'unissent, peut aussi être considérée
comme faisant partie du charisme
fondateur. Saint Josémaria l'a décrit
de manière synthétique : « Unir le
travail professionnel à la lutte
ascétique et à la contemplation −
quelque chose qui peut sembler
impossible, mais qui est nécessaire,
pour aider à réconcilier le monde
avec Dieu − et faire de ce travail
ordinaire un instrument de
sanctification personnelle et
d’apostolat. N'est-ce pas un grand et
noble idéal, pour lequel il vaut la
peine de donner sa vie ?



» (Instruction, 19 mars 1934, n.33 :
AGP, série A.3, 90-1-1).

En même temps, saint Josémaria a
compris que le charisme reçu
demandait à être vécu
naturellement, et qu'il ne devait pas
dispenser de l'effort d'acquérir une
solide formation chrétienne et
d'exercer les vertus humaines, parmi
lesquelles se détachait l'assiduité. Ces
aspects ont une importance
particulière dans une spiritualité
radicalement laïque comme celle
qu’il a promue.

Ce charisme fondateur a été la racine
d'un vaste phénomène pastoral qui,
depuis lors, s'est développé et a
donné naissance à l'Opus Dei comme
« petite portion de l'Église ». Dès son
origine (double mission du Fils et de
son Esprit), dans l'Église tout est pour
la mission. Par conséquent, dans ce
charisme, deux dimensions peuvent
être distinguées : un message et une



communauté ecclésiale animée au
service de ce message. Les deux
dimensions − prophétique et
institutionnelle − sont si intimement
liées qu'elles constituent un seul
événement divin, perçu par saint
Josémaria « dans sa totale unité et
mis en pratique dans un seul
mouvement de son esprit
» (RODRÍGUEZ, « L'Opus Dei comme
une réalité ecclésiologique », in OIG,
p. 37).

Il convient également de souligner la
fermeté avec laquelle saint Josémaria
a su non seulement vivre ce
charisme, mais aussi le défendre
d'éventuels malentendus et le
transmettre. En témoigne le long et
complexe itinéraire juridique de
l’Œuvre, animé par son extrême
fidélité à la lumière reçue de Dieu en
1928 et par sa volonté d'être en
cohérence avec cette inspiration
originelle qui déployait peu à peu ses
potentialités. La nouveauté du



charisme l'obligeait à ouvrir et à
dessiner de nouvelles voies
juridiques, en comptant toujours sur
l'autorité de l'Église, conscient que ce
n'est qu'en elle « qu'il y a une
garantie de vérité, et ce n'est que
dans et par l'Église que toute mission
chrétienne concrète peut atteindre
son objectif. » (CMI, p. 15).

Thèmes connexes : Formation :
Considération générale ; Église.

Bibliographie : AVP passim ; Antonio
Aranda "Le bouillonnement du sang
du Christ". Étude sur le
christocentrisme du bienheureux
Josémaria Escriva, Madrid, Rialp,
2001 ; Arturo CATTANEO La varietà
dei carismi nella Chiesa una e
cattolica, Cinisello Balsamo, San
Paolo, 2007 ; Fabio CIARDI I fondatori
uomini dello Spirito. Per una



theologia del charisma di fondatore,
Rome, Città Nuova, 1982 ; José Luis
ILLANES La sanctification du travail.
Le travail dans l'histoire de la
spiritualité, Madrid, Palabra, 2002
rev. et act. ID., "Données pour la
compréhension historico-spirituelle
d'une date", CCEDEJ, VI (2002), pp.
105-147 ID. Existence et monde
chrétiens. Jalons pour une réflexion
théologique sur l'Opus Dei
Pampelune, EUNSA, 2003 ; Ramiro
PELLITERO, « Carisma », in César
IZQUIERDO (dir.) - Jutta BURGRAFF -
Félix María AROCENA Dictionnaire de
Théologie, Pampelune, EUNSA, 2006,
pp. 115-121 ; Antonio ROMANO, «
Carisma », in Ermanno ANCILLI -
Pontificio Istituto di Spiritualità del
Teresianum (eds.) Dizionario
Enciclopedico di Spiritualità, Rome,
Città Nuova, 1992, pp. ID 422-430. I
fondatori profezia della storia. La
figura e il carisma dei fondatori nella
riflessione teologica contemporanea,
Milano, Ancora, 1989 ; Antonio



SICARI Gli antichi carismi della
Chiesa. Per una nueva collocazione,
Milano, Jaca Book, 2002 ; Albert
VANHOYE, « Carisma », in Pietro
ROSSANO et al. (éds.) Nouveau
Dictionnaire de Théologie Biblique,
Madrid, San Pablo, 2001, pp. 282-288.

Arturo CATTANEO

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/dictionnaire-
charismes/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/dictionnaire-charismes/
https://opusdei.org/fr-fr/article/dictionnaire-charismes/
https://opusdei.org/fr-fr/article/dictionnaire-charismes/

	CHARISMES

