
opusdei.org

Des arbres de la
promesse à l’Arbre
de vie

Une réunion familiale des
arbres vus au long de la série
"Les Arbres de la Bible" : cet
article nous fait passer des
symboles de la Terre promise à
la Sagesse de marcher avec
Dieu, représentée par l'Arbre de
vie.

05/12/2017

Dans le monde des arbres, selon
l’acception commune, deux groupes



principaux occupent le terrain : celui
des arbres au bois de qualité ou aux
troncs élevés, destinés à l’édification
de maisons, de charpentes, à la
confection d’ouvrages de
marqueterie, d’ustensiles pour les
soins domestiques ; et celui des
arbres familiers, cultivés surtout
pour leurs fruits, pour adoucir la vie
quotidienne des humains.

Dans la Bible hébraïque, « les
arbres de la promesse » ornent le
cadre de la vie heureuse espérée
en Terre promise

Cette distinction courante entre les
arbres est reprise par les auteurs
sacrés :

- certaines essences sont employées
dans les métiers du bois en raison de
leurs caractéristiques spécifiques
(solidité, imputrescibilité, souplesse,
senteurs…), comme les cèdres,
chênes, sycomores, cyprès, etc. : elles
ont servi à la construction de l’arche



de Noé, de l’Arche d’Alliance, à
l’édification du temple de
Jérusalem…

- quant aux arbres fruitiers, les plus
souvent cités dans les Écritures sont
le figuier, l’olivier, le grenadier, la
vigne. Pourquoi ceux-ci ? En raison
de leur fécondité. Mais aussi parce
que ce sont « les arbres de la
promesse » : le peuple hébreu a fait
la dure expérience de l’existence
nomade et de la captivité en Égypte.
Dieu l’en libère et promet de faire de
son désert un Éden, et de sa steppe un
jardin de Yahvé [1]. Grâce à l'Exode,
le rêve devient réalité dans
l'imaginaire du peuple :

Yahvé ton Dieu te conduit vers un
heureux pays, pays de cours d'eau, de
sources qui sourdent de l'abîme dans
les vallées comme dans les
montagnes, pays de froment et d'orge,
de vigne, de figuiers et de
grenadiers, pays d'oliviers, d'huile



et de miel, pays où le pain ne te sera
pas mesuré et où tu ne manqueras de
rien [2]. Comment, alors, ne pas
espérer en ce que l’amour de Dieu
allait réaliser pour ses enfants, après
quarante ans d’errance, dès le
franchissement du Jourdain ?

Aux yeux des Hébreux, ces arbres
de choix symbolisaient la Terre
promise et le bonheur de vivre
libres en présence de Dieu.
D’ailleurs, la parabole des arbres qui
cherchent l’un d’entre eux pour les
gouverner ne s’y trompe pas [3] :
l’olivier, le figuier, la vigne sont des
références de qualité dans ce nouvel
état de vie du Peuple élu en
Palestine. Et, de son côté, le
grenadier représente, par les grains
de son fruit réunis sous une
enveloppe protectrice, la
communauté des enfants d’Israël
protégée par la bienveillance
paternelle de Dieu.



En effet, à la haute époque, l’intérêt
de l’existence portait surtout sur ses
aspects immédiats et sensibles : non
seulement la possession d’une terre
fertile, mais aussi la durée de vie,
une descendance nombreuse :

- l’âge élevé des hommes d’alors,
comme le montre le chapitre 5 de la 
Genèse au sujet des patriarches, a
une valeur symbolique, non
mathématique : on remarque que
celui-ci décroît au fur et à mesure
que l’humanité s’éloigne des origines
de la vie, c’est-à-dire de Dieu, et que
croît la présence du mal dans le
monde : La crainte de Yahvé prolonge
les jours, les années des méchants
seront abrégées [4].

- l’insistance sur la postérité ressort
notamment de la promesse, maintes
fois renouvelée, de Yahvé à
Abraham, de la lui donner aussi
nombreuse que les grains de
poussière de la terre, que les étoiles



du ciel, que le sable qui est sur le bord
de la mer…, au point que cet aspect
s’incarne dans le nom que Dieu lui
attribue et qui signifie père d’une
multitude de peuples [5].

Tels étaient les critères de la réussite
d’une vie bien remplie : la Bible
hébraïque l’exprimait au fil de ses
pages. Mais la considération de l’au-
delà et la rétribution de chacun selon
sa conduite demeuraient floues :
Dieu récompensait l’homme de bien
durant le temps de sa vie sur terre.
Après leur décès, qu’ils soient justes
ou pécheurs, tous descendaient au
Shéol, séjour des morts, où ils
vivaient d’une vie végétative et
presque éteinte. Dans cette demeure
souterraine, étendus dans le calme, ils
se reposaient des souffrances
endurées « à la surface », dans un 
sommeil proche du non-être[6].



Des arbres de la promesse à 
l’arbre de vie dans la littérature
sapientielle

Au début du VIe siècle avant notre
ère, Jérusalem fut conquise par les
troupes de Nabucodonosor. Le
royaume de Juda fut rayé de la carte,
son Temple détruit ; ses habitants
durent s’exiler. Ce fut pour eux un
séisme psychique, plus encore que
physique : chassés de leurs maisons,
emmenés en esclavage à l’étranger,
dépossédés de tout, ils vivaient
désormais au milieu d’une
population païenne et n’avaient plus
de lieu de culte : le cadre de leurs
rapports avec Dieu avait disparu. Sur
les bords des fleuves de Babylone,
nous étions assis et nous pleurions, en
nous souvenant de Sion. Aux saules de
la contrée, nous avions suspendu nos
harpes [7]. Au cours de la
déportation, leur relation à Dieu
s’intériorisa et s’approfondit. Ce fut
une renaissance de la culture juive :



les exilés réalisèrent la valeur de ce
qu’ils avaient perdu et se souvinrent
qu’ils étaient « le peuple élu ». Les
prêtres déportés eurent à maintenir
sa foi dans un contexte polythéiste et
de croyances mythiques. Aussi est-ce
pendant cette période que plusieurs
livres de l’Ancien Testament furent
édités dans leur forme finale.

De retour de captivité après l’édit de
Cyrus, les hagiographes infléchissent
de façon significative dans la
littérature sapientielle les
composantes de la réussite et du
bonheur : ils n’insistent plus tant sur
la terre, les années, la postérité, que
sur une qualité personnelle de vie,
celle qui consiste à marcher avec
Dieu, c’est-à-dire :

- ajuster sa vie aux desseins de Dieu,
comme Hénok, Noé, Abraham, Isaac
ou Jacob [8] ;

- laisser son intelligence être éclairée
par l’en Haut pour mener une vie



bonne et juste : autrement dit,
prendre en considération ses 
sentences pleines de sens [9] pour
accéder à la sagesse.

Le chapitre 3 du livre des Proverbes
est déterminant car il indique les 
bienfaits que la sagesse apporte à
l’homme :

- sa possession vaut mieux que
possession d’argent et son revenu est
meilleur que l’or (…) Dans sa droite,
longueur de jours, dans sa gauche,
richesse et gloire [10]: elle est donc
préférable à tout bien sur la terre
puisqu’elle procure à la fois une
longue vie, ce qui était considéré
alors comme une bénédiction divine,
mais aussi richesse et gloire.

- c’est dans ce contexte qu’elle est
assimilée à un arbre de vie : ses voies
sont délicieuses et ses sentiers
paisibles. L’arbre de vie, c’est elle
pour ceux qui la saisissent, et
bienheureux ceux qui la tiennent [11].



- elle est, en quelque sorte, une
participation à la sagesse créatrice de
Dieu : le Seigneur a fondé la terre par
la sagesse, affermissant les cieux par
la raison [12]. La création manifeste
la sagesse divine, « non de vive voix,
mais par ses créatures » [13]. Elles
conduisent à lui et l’homme participe
de ce savoir divin en percevant
l’ordre que la sagesse imprime dans
le monde.

- parce qu’elle mène à Dieu, la
sagesse permet d’échapper au Shéol,
au royaume des morts, pour
ressusciter parmi les justes aux
temps derniers. Cette espérance en
une vie post mortem n’apparait
clairement qu’à l’époque
hellénistique, autour du IIIe siècle av.
JC, dans le judaïsme.

- parce qu’elle conduit à la fois au
chemin de la vie bonne et heureuse,
et à la vie éternelle, elle est
véritablement un arbre de vie,



semblable à celui qui se trouvait
dans le jardin d’Éden. Mais ce n’est
pas un arbre concret. C’est un arbre
symbolique. Il désigne la sagesse.

Les Pères de l’Église font le lien
entre l’arbre de vie et l’arbre de la
croix

Dans l’optique de l’intériorisation des
composantes du Salut, le Messie
apporte, par sa mort en croix, une
nouvelle dimension au symbolisme
de l’arbre de vie :

- Il a payé pour nous libérer de la
malédiction de la loi, en devenant lui-
même malédiction pour nous,
puisqu’il est écrit : « Maudit
quiconque est pendu au bois » [14] !
La croix était une malédiction selon
la Torah. Un messie crucifié n’était
donc pas envisageable pour les Juifs.
D’autant que le courant culturel de
l’époque prônait l’avènement d’un
nouveau David.



- Mais le Christ a traversé cette
malédiction en faisant exploser les
anciennes catégories mentales, afin
que la loi soit dépassée au profit de la
foi et que le Salut devienne
accessible à tous, y compris aux
païens.

Voilà jetées les bases d’une
interprétation «positive» de la croix.
Et, chez les Pères, celle-ci rejoint
l’image de l’arbre. Dès lors, l’arbre
du jardin d’Éden qui avait été objet
de chute devient l’arbre de la croix
par lequel nous vient le Salut : s’il n’y
avait pas eu la croix, le Christ n’aurait
pas été crucifié…, les sources de
l’immortalité n’auraient pas jailli de
son côté…, nous n’aurions pas reçu la
liberté, nous n’aurions pas profité de
l’arbre de vie, le paradis ne se serait
pas ouvert [15]. La liturgie de la fête
de l’exaltation de la sainte Croix se
fait l’écho de cette perspective
révolutionnaire : Apre surgeon du
jardin d’agonie, arbre sans rameau en



qui tout porte fruit, Croix de Jésus-
Christ (…), tu es le mémorial de notre
avenir (…), tu traces la voie de Dieu
dans l’homme [16]. Saint Irénée
reprend cette idée du « Christ-Croix »
dont l’Incarnation restaure le genre
humain et refait l’unité de la
Création : Il fallait que le Fils de Dieu,
en devenant visible, se montre au
grand jour comme imprimé en forme
de croix dans l’univers. De cette façon,
par sa place visible d’homme cloué
sur une croix, il a révélé son action
sur le monde invisible [17].

Ainsi, de la Bible hébraïque aux
Livres sapientiaux, la perspective
s’enrichit : c’est la vraie sagesse – don
de Dieu ‒ qui apporte le bonheur aux
humains, non pas tant les biens
matériels reçus dans cette vie ; de
même, il n’y a pas de rétribution
matérielle après la mort : celle-ci
concrétise la confiance placée dans la
bienveillance du Seigneur pour ceux
qui le respectent et s’efforcent de



coopérer à ses desseins de Salut [18].
Sous ce rapport, les arbres
emblématiques de la Terre promise,
les arbres de la promesse qui
balisaient le décor d’une vie
heureuse, s’effacent devant l’arbre
symbole de la sagesse qui donne
accès de plain-pied à la félicité,
devant l’arbre de la croix qui porte la
Sagesse incréée et récapitule toute la
symbolique de l’arbre telle qu’on la
trouve dans la Bible : l’arbre de Vie
qui, de la Genèse [19] à l’Apocalypse,
encadre la destinée de l’homme sur
terre comme sémaphore de l’Alpa et
de l’Oméga [20], le Christ Lumière du
monde [21].

Bertrand Cauvin, expert forestier

Abbé Patrick Pégourier

[1] Is 51, 3.



[2] Dt 8,7-9a.

[3] Cf. Jg 9, 7-15. Cf. aussi pour le
grenadier, la bénédiction de Ag 2, 19.

[4] Cf. Pr 10, 27. Une confirmation a
contrario de ce verset est fournie par
la durée de vie relativement courte
d’Hénok -365 ans – parce qu’elle
atteint un chiffre parfait, le nombre
des jours d’une année solaire, et qu’il
marcha avec Dieu (Gn 5, 24). En
outre, si Mathusalem vit 969 ans (5,
27) avant le déluge et, après celui-ci,
Noé 950 ans (9, 29), par la suite, la vie
humaine ne sera plus que de 600 à
205 ans entre Noé et Abraham (cf. 11,
10 sv) et, pour les Patriarches
hébreux qui sont réunis à leur
parenté, rassasiés de jours, de 180 à
147 (cf. Gn 25, 7 ; 35, 28 ; 47, 28).

[5] Gn 12, 16 ; 15, 5 ; 22, 17 ; 17, 5.

[6] Jb 3, 13.

[7] Ps 137, 1-2.



[8] Gn 5, 24 ; 6, 9 ; 17, 1 ; 24, 40 ; 48,
15.

[9] Pr 1, 2.

[10] Pr 3, 14.16.

[11] v. 17-18.

[12] v. 19.

[13] Saint Basile, In principium
Proverbiorum 3.

[14] Gal 3, 13 et cf. Dt 21, 22-23 : la
Loi stipulait qu’un condamné à mort
pendu à un arbre était une
malédiction de Dieu. On ne pouvait
laisser son cadavre passer la nuit
sans contracter d’impureté légale. Or,
la forme de la croix peut évoquer
celle d’un arbre. Et, en hébreu, «
arbre » et « bois » sont un même
mot. La crucifixion était donc
considérée comme une malédiction.



[15] Saint André de Crète, homélie «
La croix, gloire et exaltation du
Christ ».

[16] Hymne de la fête de la Croix
glorieuse.

[17] Exposé de la prédication des
Apôtres, n° 34.

[18] Cf. Jb 14, 14-15, et aussi 2 Mc 7
sur le martyre des sept frères et de
leur mère.

[19]Gn 2, 8. Cf. aussi ce discours de
saint Jean-Paul II à des pèlerins
autrichiens, à l’occasion du don de
l’arbre de Noël de la place Saint-
Pierre : « Déjà, dans mon pays,
j’aimais beaucoup les arbres.
Lorsqu’on les regarde, ils se mettent
en un certain sens à parler. Un poète
considère les arbres comme des
prédicateurs portant un message
profond : ils ne prêchent pas des
doctrines et des recettes, mais 
annoncent la loi fondamentale de



la vie (…) Dans nos maisons et les
lieux où nous vivons, nous avons
coutume de mettre l’arbre de Noël à
côté de la crèche. Comment ne pas
penser, dans ce contexte, au paradis,
à l’arbre de la vie, mais également à
l’arbre de la connaissance du bien et
du mal. Avec la naissance du Fils de
Dieu, a eu lieu la nouvelle création
(…) De l’arbre du paradis vint la
mort, de l’arbre de la croix ressuscita
la vie » (16.12.2000).

[20] Ap 22, 2, 14 et 13.

[21] Jn 8, 12.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/des-arbres-de-
la-promesse-a-larbre-de-vie/

(15/02/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/des-arbres-de-la-promesse-a-larbre-de-vie/
https://opusdei.org/fr-fr/article/des-arbres-de-la-promesse-a-larbre-de-vie/
https://opusdei.org/fr-fr/article/des-arbres-de-la-promesse-a-larbre-de-vie/

	Des arbres de la promesse à l’Arbre de vie

