
opusdei.org

Croix et
Résurrection dans le
travail

« Veux-tu vraiment être saint ?
— Remplis le petit devoir de
chaque instant : fais ce que tu
dois et sois à ce que tu fais ».
C’est ainsi que Saint Josémaria
résumait le chemin à suivre
pour sanctifier la vie ordinaire.

19/08/2019

Grâce à la lumière reçue de Dieu,
saint Josémaria comprit en
profondeur le sens du travail dans la
vie du chrétien, appelé par Dieu à



s’identifier avec le Christ au milieu
du monde. Les années passées par
Jésus à Nazareth lui apparaissaient
comme pleines de signification, en
considérant que dans ses mains le
travail, un travail professionnel
semblable à celui qu’accomplissent
des millions d’hommes dans le
monde, devient une tâche divine,
une œuvre rédemptrice, une voie
de salut[1]

Sa conviction que, par le baptême, le
chrétien devient fils de Dieu et
participe du sacerdoce de Jésus-
Christ l’amenait à contempler dans le
travail de Jésus le modèle de nos
tâches professionnelles. Un modèle
vivant qui doit se reproduire en
nous, et non seulement un exemple à
imiter. Plus encore qu’à travailler 
comme le Christ, le chrétien est
appelé à travailler dans le Christ, uni
vitalement à lui.



C’est pourquoi nous avons tout
intérêt à contempler avec la plus
grande attention les occupations de
Jésus à Nazareth. Il ne suffit pas d’un
regard superficiel. Il faut considérer
les liens entre sa tâche quotidienne
d’une part, et, de l’autre, le don de sa
vie sur la croix, sa résurrection et
son ascension dans le ciel. Ainsi
seulement nous pourrons découvrir
que son travail — tout comme le
nôtre, dans la mesure où nous serons
unis à lui — est rédempteur et
sanctificateur.

À Nazareth et sur le Calvaire

L’homme a été créé pour aimer Dieu ;
or l’amour se manifeste dans
l’accomplissement de sa Volonté,
avec une obéissance qui est celle des
enfants. Mais, dès le début, il a déjà
désobéi, et par sa désobéissance sont
entrées dans le monde la douleur et
la mort. Le Fils de Dieu a assumé
notre nature pour réparer le péché,



en obéissant parfaitement avec sa
volonté humaine à la Volonté divine. 
Comme en effet par la
désobéissance d’un seul homme la
multitude a été constituée
pécheresse, ainsi par l’obéissance
d’un seul la multitude sera-t-elle
constituée juste [2].

Le Sacrifice du Calvaire est
l’aboutissement de l’obéissance du
Christ au Père : il s’est fait obéissant
jusqu’à la mort, à la mort sur une
croix [3]. En acceptant librement la
douleur et la mort, qui sont ce qui
s’oppose le plus au désir naturel de la
volonté humaine, il a manifesté au
suprême degré qu’il n’est pas venu
pour faire sa volonté mais la Volonté
de celui qui l’a envoyé [4]. Mais le
don que le Seigneur a fait de lui-
même lors de sa passion et de sa
mort sur la croix, n’est pas un acte
ponctuel d’obéissance par Amour.
C’est l’expression suprême d’une
obéissance pleine et absolue qui a



toujours été présente tout au long de
sa vie, avec des manifestations
diverses à chaque moment : Voici, je
viens, pour faire, ô Dieu, ta
volonté[5].

À l’âge de douze ans, lorsque Marie
et Joseph le retrouvent dans le
Temple parmi les docteurs, après
trois jours de recherche, Jésus leur
répond : Pourquoi donc me
cherchiez- vous ? Ne saviez-vous pas
que je dois être dans la maison de
mon Père ? [6] L’Évangile ne dit plus
rien sur sa vie cachée, excepté qu’il
obéissait à Joseph et à Marie — il
leur était soumis [7] — et qu’il
travaillait : il était le charpentier[8].

Cependant, les propos de Jésus dans
le Temple éclairent ses années de
Nazareth. Ils indiquent que, lorsqu’il
obéissait à ses parents et lorsqu’il
travaillait, il était dans la maison de
son Père, il accomplissait la Volonté
divine. Et de même qu’en restant



dans le Temple il n’a pas évité de
souffrir pendant trois jours — trois,
comme dans le triduum pascal —,
connaissant la souffrance de ses
parents qui le recherchaient
angoissés ; de même il n’a pas
esquivé les difficultés que comporte
l’accomplissement du devoir dans le
travail et dans l’ensemble de la vie
ordinaire.

L’obéissance de Nazareth n’était pas
une obéissance mineure, mais la
même disposition intérieure qui l’a
amené à donner sa vie sur le
Calvaire. Une obéissance engageant
toutes les énergies humaines, une
identification plénière à la Volonté
divine à chaque instant. Sur le
Calvaire elle s’est manifestée en
répandant tout son sang ; à Nazareth,
en la donnant jour après jour, goutte
après goutte, dans son travail
d’artisan qui fabrique des outils pour
la culture des champs et pour les
maisons.



C’était le faber, filius Mariæ (Mc 6,
3), le charpentier, le fils de Marie.
Et c’était Dieu, et voici qu’il
réalisait la Rédemption du genre
humain, en attirant toute chose à
lui (Jn 12, 32) [9]. La valeur
rédemptrice de la vie de Jésus à
Nazareth ne peut se comprendre si
elle est séparée de la Croix, si l’on ne
comprend pas qu’il accomplit
parfaitement, dans son travail
ordinaire, la Volonté du Père, par
amour, prêt à consommer son
obéissance au cours de la passion 
[10].

Pour la même raison, une fois arrivé
le moment suprême du sacrifice du
Calvaire, le Seigneur offre sa vie tout
entière, y compris le travail de
Nazareth. La croix est la dernière
pierre de son obéissance, comme la
clé de voûte d’une cathédrale ; cette
pierre qui non seulement prend
appui sur les autres mais qui, par son
poids, assure leur cohésion.



Pareillement, l’accomplissement de
la Volonté divine dans la vie
ordinaire de Jésus possède toute la
force de l’obéissance sur la croix et, à
la fois, culmine en elle, la soutient, et,
à travers elle, s’élève vers le Père en
sacrifice rédempteur pour tous les
hommes.

Accomplissement du devoir

Si quelqu’un veut venir à ma suite,
qu’il se renie lui-même, qu’il se
charge de sa croix chaque jour, et
qu’il me suive[11]. Suivre le Christ
dans le travail quotidien c’est y
accomplir la Volonté divine avec la
même obéissance que le Christ : 
usque ad mortem, jusqu’à la mort 
[12]. Cela ne signifie pas uniquement
que le chrétien doit être prêt à
mourir plutôt que de commettre un
péché. C’est beaucoup plus que cela.
À chaque moment il doit chercher à 
mourir à la volonté propre, en
donnant ce qu’il y a de personnel



dans son vouloir, pour faire sienne la
Volonté de Dieu.

Jésus possède en propre dans sa
volonté humaine les inclinations
bonnes et droites de notre nature ;
c’est cela qu’il offre au Père au Jardin
des Oliviers, lorsqu’il dit : que ce ne
soit pas ma volonté, mais la tienne
qui se fasse[13]. En nous, en
revanche, la volonté propre, c’est
aussi l’égoïsme, l’amour désordonné
de soi-même. Le Seigneur ne portait
pas tout cela sur lui, mais il s’en est
chargé sur la croix pour nous
racheter. Maintenant, avec sa grâce,
nous pouvons offrir à Dieu notre
lutte par amour contre l’égoïsme.
Pour s’identifier à la Volonté divine,
chacun doit en arriver à dire, comme
saint Paul : je suis crucifié avec le
Christ[14].

Il faut se donner totalement, il faut
se renoncer totalement, il faut que
le sacrifice soit holocauste[15]. Il



ne s’agit pas de renoncer à des
idéaux et à des projets nobles, mais
de toujours les ordonner à
l’accomplissement de la Volonté de
Dieu. Et lui veut que nous fassions
valoir les talents qu’il nous a donnés.
L’obéissance et le sacrifice de la
volonté propre dans le travail
consistent à les employer pour sa
gloire et au service des autres, non
pas pour notre gloriole ou notre
intérêt personnel.

Comment Dieu veut-il que nous
employions nos talents ? Que devons-
nous faire pour accomplir sa Volonté
dans notre travail ? On peut
répondre brièvement à cette
question, si l’on comprend bien tout
ce qui est impliqué dans la réponse :
Dieu veut nous que nous
accomplissions notre devoir : Veux-
tu vraiment être saint ? — Remplis
le petit devoir de chaque instant :
fais ce que tu dois et sois à ce que
tu fais[16].



C’est dans les devoirs de la vie
ordinaire que se manifeste la Volonté
de Dieu. De par sa nature,
l’accomplissement du devoir exige de
soumettre la volonté propre à ce qu’il
faut faire, trait constitutif dans
l’obéissance d’un fils de Dieu. C’est
ne pas prendre comme norme
supérieure de conduite le goût
propre ou ses inclinations, ou encore
ce qui est plaisant, mais ce que Dieu
veut, en un mot : que nous
accomplissions nos devoirs.

Lesquels ? Le travail lui-même est un
devoir que Dieu a fixé dès le début ;
c’est pourquoi la paresse est le
premier front sur lequel il te faudra
lutter contre la paresse. Ensuite, ce
devoir général se concrétise pour
chacun dans la profession qu’il
exerce — en accord avec sa vocation
professionnelle qui fait partie de sa
vocation divine [17] —, avec des
devoirs spécifiques. Parmi eux, les
devoirs généraux découlant de la



morale professionnelle, essentiels
dans la vie chrétienne, et d’autres
liés aux circonstances de chacun.

L’accomplissement de ces devoirs
relève de la Volonté de Dieu,
puisqu’il a créé l’homme pour que,
par son travail professionnel[18], il
perfectionne la création. Dans le cas
des fidèles courants, cela leur
demande de réaliser les activités
temporelles avec perfection,
conformément à leurs propres lois, et
pour le bien des personnes, de la
famille et de la société. Ce bien peut
être trouvé avec la raison et, de
manière plus sûre et complète, avec
la raison éclairée par la foi vivante, 
la foi opérant par la charité[19]. Se
comporter de la sorte, fidèle à la
Volonté de Dieu, c’est avoir de la 
bonne volonté. Parfois cela peut
demander de l’héroïsme dans les
petites choses de chaque jour, ce qui
est certain si on le fait avec
constance. Un héroïsme que Dieu



marque du sceau de la paix et de la
joie du cœur : paix sur la terre aux
hommes de bonne volonté [20] ; les
préceptes de Yahvé sont droits,
joie pour le cœur[21].

L’idéal chrétien dans
l’accomplissement des devoirs n’est
pas la personne besogneuse, qui
accomplit strictement ses obligations
selon la justice. Un fils de Dieu se fait
une idée plus large et profonde du
devoir. Il considère que l’amour
même est le premier devoir, le
premier commandement de la
Volonté divine. C’est pourquoi il
essaie d’accomplir par amour et avec
amour ses devoirs professionnels. ;
qui plus est, il se surpasse dans ses
devoirs, sans pour autant penser
qu’il en fait trop, parce que Jésus-
Christ a donné sa vie pour nous. Cet
amour — la charité des enfants de
Dieu — étant l’essence de la sainteté,
on comprend que saint Josémaria
enseigne qu’être saint se ramène à



accomplir le devoir de chaque
instant.

La valeur de l’effort et de la fatigue

Le travail en soi n’est ni peine, ni
malédiction, ni châtiment. Ceux
qui le prétendent n’ont pas bien lu
la Sainte Écriture[22]. Dieu a créé
l’homme pour qu’il cultive et garde la
terre [23] ; c’est seulement après le
péché qu’il lui dit : à la sueur de ton
visage tu mangeras ton pain[24]. La
peine due pour le péché est la fatigue
accompagnant le travail, et non pas
le travail lui-même. De plus, la
Sagesse divine en a fait un
instrument de rédemption.
L’assumer est pour nous partie
intégrante de l’obéissance à la
Volonté de Dieu. Obéissance
rédemptrice, dans l’accomplissement
quotidien du devoir. Avec une
mentalité pleinement laïque, vous
exercez cet esprit sacerdotal, en
offrant à Dieu le travail, le repos,



la joie et les contrariétés de la
journée, l’holocauste de vos corps
épuisés par l’effort d’un service
constant. Tout cela est sacrifice
vivant, saint, agréable à Dieu : c’est
là le culte spirituel que vous avez à
rendre (Rm 12, 1)[25].

Un chrétien ne fuit pas le sacrifice
dans le travail, il ne s’irrite pas
devant l’effort ni ne laisse
d’accomplir son devoir par manque
d’envie ou peur de la fatigue. Dans
les difficultés il voit la croix du Christ
qui donne un sens rédempteur à sa
tâche, cette croix qui appelle des
épaules qui la portent[26]. C’est
pourquoi saint Josémaria donne un
conseil dont l’efficacité à fait ses
preuves : Avant de commencer à
travailler, place un crucifix sur la
table ou près de tes instruments de
travail. De temps en temps, jette-
lui un coup d’œil… Quand tu
sentiras venir la fatigue, ton
regard se tournera vers Jésus, et tu



retrouveras des forces nouvelles
pour persévérer dans ton effort
[27].

Un fils de Dieu ne se laisse pas non
plus abattre par les échecs, ni ne
place tous ses espoirs et sa
satisfaction dans les succès humains.
La valeur rédemptrice du travail ne
dépend pas des victoires terrestres
mais de l’accomplissement plein
d’amour de la Volonté de Dieu. Il
n’oublie pas qu’à Nazareth Jésus
accomplit la Volonté divine en
travaillant activement, mais que sur
la Croix il consomme son obéissance
en souffrant. Le sommet duque ce ne
soit pas ma volonté, mais la tienne
qui se fasse[28], ne consiste pas à
réaliser tel ou tel projet humain,
mais à souffrir jusqu’à la mort, dans
un abandon absolu entre les mains
de son Père Dieu [29]. C’est pourquoi
nous devons comprendre que plus
encore que par ce que nous faisons
— avec nos travaux et nos initiatives



—, nous pouvons coracheter avec le
Christ par ce que nous subissons,
lorsque Dieu permet que dans notre
vie le joug aisé et le fardeau léger
[30] deviennent plus évidents.

Saint Josémaria enseigne cette leçon
de sainteté avec des mots traduisant
sa propre expérience. N’oubliez pas
qu’être avec Jésus c’est
certainement rencontrer sa Croix.
Lorsque nous nous abandonnons
entre les mains de Dieu, il permet
souvent que nous goûtions la
douleur, la solitude, la
contradiction, la calomnie, la
diffamation, la moquerie au
dedans de nous-mêmes et de
l’extérieur, parce qu’il veut nous
rendre conformes à son image et à
sa ressemblance, et qu’il tolère
aussi que l’on nous traite de fous et
que l’on nous prenne pour des sots.
Le moment est alors venu d’aimer
la mortification passive […]. Et
dans ces moments de purification



passive — moments pénibles, durs,
qui nous arrachent des larmes à la
fois douces et amères, que nous
nous efforçons de cacher — nous
aurons besoin de nous introduire
dans chacune de ces très saintes
blessures : pour nous purifier,
pour nous réjouir dans ce Sang
rédempteur, pour nous fortifier.
Nous accourrons comme ces
colombes qui, au dire de l’Écriture
(cf. Ct 2, 14), se blottissent dans les
anfractuosités des rochers à
l’heure de la tempête. Nous nous
cachons dans ce refuge, pour
trouver l’intimité du Christ : et
nous verrons combien sa parole
est affable et son visage aimable
(cf. Ct 2, 14) [31].

La lumière de la Résurrection

Après avoir écrit dans l’Épître aux
Philippiens que Jésus-Christ s’est fait 
obéissant jusqu’à la mort, à la
mort sur une croix [32], saint Paul



ajoute : C’est pourquoi Dieu l’a
élevé [33]. L’exaltation du Seigneur,
sa résurrection et son ascension dans
le ciel, où il est à la droite du Père
[34], sont inséparables de son
obéissance sur la croix et projettent,
avec celle-ci, une intense lumière sur
le travail de Jésus à Nazareth et sur
notre activité quotidienne.

Une vie à la fois humaine et divine et
non seulement humaine, telle est la
vie de Jésus à Nazareth : la vie du Fils
de Dieu fait homme. Elle ne sera vie
immortelle et glorieuse qu’après la
résurrection et cependant, déjà à la
Transfiguration, elle manifestera,
l’espace d’un moment, une gloire qui
restait cachée pendant ses années
dans l’atelier de Joseph. Celui-là
même que nous voyons travailler
comme charpentier, accomplissant
son devoir avec sueur et fatigue, est
le Fils de Dieu fait homme, plein de
grâce et de vérité [35], qui vit dans
sa sainte humanité une vie nouvelle,



surnaturelle : la vie selon l’Esprit
Saint. Celui-là même que nous
voyons se soumettre aux exigences
du travail et obéir à ceux qui
détiennent l’autorité, dans la famille
et dans la société, pour ainsi obéir à
la Volonté divine, est celui que nous
voyons monter dans les cieux par
son pouvoir et majesté, comme roi et
seigneur de l’univers. Sa résurrection
et son ascension dans les cieux nous
permettent de considérer que le
travail, l’obéissance et les fatigues de
Nazareth, sont un sacrifice coûteux
mais jamais obscur ou triste, plutôt
lumineux et triomphant, comme une
nouvelle création.

Comme le Christ est ressuscité des
morts par la gloire du Père, nous
vivions nous aussi dans une vie
nouvelle[36]. Nous aussi pouvons
vivre en pleine rue, divinisés, tout
au long du jour, attentifs à Jésus-
Christ[37], parce que Dieu, alors que
nous étions morts par suite de nos



fautes, nous a fait revivre avec le
Christ — c’est par grâce que vous
êtes sauvés ! — avec lui il nous a
ressuscités et fait asseoir aux
cieux, dans le Christ Jésus[38]. Dieu
a exalté la sainte humanité de Jésus-
Christ pour son obéissance, afin que
nous vivions de cette vie nouvelle,
éclairée par l’Amour de Dieu, en
mourant à l’amour propre
désordonné. Du moment donc que
vous êtes ressuscités avec le Christ,
recherchez les choses d’en haut, là
où se trouve le Christ, assis à la
droite de Dieu. Songez aux choses
d’en haut, non à celles de la terre.
Car vous êtes morts, et votre vie
est désormais cachée avec le Christ
en Dieu[39].

Si, dans le travail, nous
accomplissons par amour et avec
amour la Volonté divine, coûte que
coûte, Dieu nous exalte avec le
Christ. Et non seulement à la fin des
temps. Dès maintenant il nous



accorde un gage de la gloire par le
don de l’Esprit Saint[40]. Grâce au
Paraclet notre travail devient
quelque chose de saint, nous-mêmes
nous sommes sanctifiés et le monde
commence à être rénové.

« Dans le travail de l’homme —
enseigne Jean Paul II —, le chrétien
retrouve une petite part de la croix
du Christ et l’accepte dans l’esprit de
rédemption avec lequel le Christ a
accepté sa croix pour nous. Dans le
travail, grâce à la lumière dont nous
pénètre la résurrection du Christ,
nous trouvons toujours une lueur de
la vie nouvelle, du bien nouveau,
nous trouvons comme une annonce
des cieux nouveaux et de la terre
nouvelle (2 P 3, 13 ; Ap 21, 1)
auxquels participent l’homme et le
monde précisément par la peine au
travail […]. Un bien nouveau se
révèle dans cette croix qu’est la
peine, un bien nouveau qui débute
par le travail lui-même »[41].



Dans l’accomplissement plein
d’amour de la Volonté de Dieu dans
le travail, la souveraineté de
l’ascension doit être présente, en
même temps que l’obéissance de la
croix et la joie de la résurrection — la
nouvelle vie surnaturelle. Nous
avons reçu le monde en héritage,
pour que nous marquions toutes les
réalités temporelles du sceau du
vouloir de Dieu. Tout est à vous ;
mais vous êtes au Christ, et le
Christ est à Dieu[42].

Telle est la trame de l’amour
rédempteur d’un fils de Dieu, la
tonalité caractéristique de son
travail. Consacre-toi par Amour à
tes devoirs professionnels ;
j’insiste, mène tout à bien par
Amour et tu verras, précisément
parce que tu aimes, même si tu
goûtes l’amertume de
l’incompréhension, de l’injustice,
de l’ingratitude voire de l’échec
humain, les merveilles que ton



travail produit. Des fruits
savoureux, une semence
d’éternité ! [43]

En union avec le sacrifice de la
messe

Le sacrifice de la croix, la
résurrection et l’ascension du
Seigneur dans les cieux, constituent
une unité du mystère pascal, passage
de la vie temporelle à la vie éternelle.
Son travail à Nazareth est
rédempteur et sanctificateur en
raison de son union avec ce mystère
pascal.

Cette réalité se reflète dans la vie des
enfants de Dieu grâce à la sainte
messe qui « rend présent non
seulement le mystère de la passion et
de la mort du Sauveur, mais aussi le
mystère de la résurrection »[44]. « Ce
sacrifice est tellement décisif pour le
salut du genre humain que Jésus-
Christ ne l’a accompli et n’est
retourné vers le Père qu’après nous



avoir laissé le moyen d’y participer
comme si nous y avions été présents
»[45].

Grâce à la messe, nous pouvons faire
que notre travail soit imprégné de cet
esprit d’obéissance jusqu’à la mort,
par la vie nouvelle de la résurrection
et par la maîtrise que nous avons sur
toutes les choses, en raison de son
ascension en tant que Seigneur des
cieux et de la terre. Non seulement
nous offrons notre travail dans la
messe, mais encore nous pouvons
faire de notre travail une messe. 
Toutes les œuvres des hommes
sont réalisées comme sur un autel,
et chacun de vous, dans cette
union d’âmes contemplatives
qu’est votre journée, dit d’une
certaine manière sa messe, qui
dure vingt-quatre heures, en
attendant la messe suivante, qui
durera à son tour vingt-quatre
heures, et ainsi jusqu’à la fin de
notre vie[46]. Ainsi nous sommes



dans notre travail d’autres Christs,
le Christ lui-même[47].

Javier López

[1]. Saint Josémaria, Entretiens, n° 55.

[2]. Rm 5, 19.

[3] ? Ph 2, 8.

[4]. Cf. Jn 6, 38 ; Lc 22, 42.

[5] . He 10, 7 ; Ps 40 (39), 8-9.

[6]. Lc 2, 49.

[7]. Ibid. 51.

[8]. Mc 6, 3. Cf. Mt 13, 55.

[9]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 14.

[10]. Cf. Mc 10, 33-34 ; Lc 12, 49-50.



[11]. Lc 9, 23.

[12]. Ph 2, 8.

[13]. Lc 22, 42.

[14]. Ga 2, 19.

[15]. Chemin, n° 186.

[16]. Ibid. n° 815.

[17]. Saint Josémaria, Entretiens, n°60

[18]. Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 302.

[19]. Ga 5, 6.

[20]. Lc 2, 14.

[21]. Ps 19 (18), 9.

[22]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 47.

[23]. Cf. Gn 2, 15.

[24]. Cf. Gn 3, 19.



[25]. Saint Josémaria, Lettre 6 mai
1945, n° 27.

[26]. Saint Josémaria, Chemin, n° 277.

[27]. Saint Josémaria, Chemin de
Croix, xie station, point 5.

[28]. Lc 22, 42.

[29]. Cf. Lc 23, 46 ; Mt 27, 46.

[30]. Mt 11, 30.

[31]. Saint Josémaria, Amis de Dieu,
n° 301-302.

[32]. Ph 2, 8.

[33]. Ibid. 2, 9.

[34]. 1 P 3, 22. Cf. Mt 26, 64 ; He 1, 13 ;
10, 12.

[35]. Jn 1, 14.

[36]. Rm 6, 4.



[37]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n°8

[38]. Ep 2, 5-6.

[39]. Col 3, 1-3.

[40]. Cf. 2 Co 1, 22 ; 5, 5 ; Ep 1, 14.

[41]. Jean Paul II, Litt. enc. Laborem
exercens, 14 septembre 1981, n° 27.

[42]. 1 Co 3, 22-23.

[43]. Saint Josémaria, Amis de Dieu,
n° 68.

[44]. Jean Paul II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17 avril 2003, n° 14.

[45]. Ibid. n° 11.

[46]. Saint Josémaria, cité par Mgr
Javier Echevarria, Lettre pastorale
du 1 novembre 2009

[47]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 106.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-fr/article/croix-et-

resurrection-dans-le-travail/
(19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/croix-et-resurrection-dans-le-travail/
https://opusdei.org/fr-fr/article/croix-et-resurrection-dans-le-travail/
https://opusdei.org/fr-fr/article/croix-et-resurrection-dans-le-travail/

	Croix et Résurrection dans le travail

