
opusdei.org

Convaincre sans
vouloir vaincre : dix
clés pour
communiquer la foi.

Article de Juan Manuel Mora,
vice-recteur de l'Université de
Navarre, publié dans
"L'Osservatore Romano",
intitulé "Dix règles pour
communiquer la foi".

27/07/2021

La communication de la foi est une
question ancienne, présente tout au
long des deux mille ans de vie de la



communauté chrétienne. Cette
communauté a toujours été
considérée comme porteuse d’un
message qui lui a été révélé et qui
mérite d'être communiqué. C'est
également une question d'actualité
brûlante. De Paul VI à Benoît XVI, les
Papes n'ont pas manqué de souligner
la nécessité d'améliorer la
communication de la foi.

Ce thème est souvent lié à la
"nouvelle évangélisation". Dans ce
contexte, Jean-Paul II a affirmé que
la communication de la foi doit être
renouvelée "dans son ardeur, dans
ses méthodes, dans son expression".
Nous nous référerons ici en
particulier à la nouveauté des
méthodes.

Il y a des facteurs externes, sur
lesquels il est difficile d'influer, qui
entravent la diffusion du message
chrétien. Mais il convient de
progresser dans les autres domaines



à notre portée. En ce sens, ceux qui
veulent communiquer l'expérience
chrétienne ont besoin de connaître la
foi qu'ils veulent transmettre, et
aussi connaître les règles du jeu de la
communication publique.

En partant, d'une part, des
documents ecclésiaux les plus
pertinents et, d'autre part, de la
littérature essentielle du domaine de
la communication institutionnelle,
j'articulerai mes réflexions en une
série de principes. Les premiers se
réfèrent au message à diffuser, les
seconds à la personne qui
communique et les derniers à la 
manière dont ce message est
transmis dans l'opinion publique.

1. Examinons d'abord les principes
relatifs au message

Avant tout, le message doit être 
positif. Le public entend des
informations de toutes sortes et
prend bonne note des protestations



et des critiques. Mais surtout, il
soutient des projets, des propositions
et des causes positives.

Jean-Paul II affirme dans l'encyclique
"Familiaris consortio" que la morale
est un chemin vers le bonheur et non
une liste d'interdictions. Cette idée a
souvent été reprise par Benoît XVI de
différentes manières : Dieu nous
donne tout et ne nous prend rien ;
l'enseignement de l'Église n'est pas
un code d’empêchements, mais une
lumière reçue en liberté.

Le message chrétien doit être
transmis tel qu'il est : un immense
oui à l'homme, à la femme, à la vie, à
la liberté, à la paix, au
développement, à la solidarité, aux
vertus. Pour le transmettre
correctement aux autres, il faut
d'abord comprendre et expérimenter
la foi de cette manière positive.

Les paroles du cardinal Ratzinger
acquièrent une valeur particulière

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html


dans ce contexte : « La force avec
laquelle la vérité est imposée doit
être la joie, qui en est l'expression la
plus claire. Les chrétiens devraient
parier là-dessus et se faire connaître
du monde entier ». La
communication par l'irradiation de
joie est l'approche la plus positive.

Ensuite, le message doit être 
pertinent, significatif pour celui qui
écoute, pas seulement pour celui qui
parle.

Thomas d'Aquin affirme qu'il existe
deux types de communication : la 
locutio, un flux de mots qui
n'intéresse pas du tout ceux qui
écoutent ; et l'illuminatio, qui consiste
à dire quelque chose qui illustre
l'esprit et le cœur des interlocuteurs
sur un aspect qui les affecte
vraiment.

Communiquer la foi, ce n'est pas
argumenter pour gagner, mais
dialoguer pour convaincre. Le désir



de persuader sans vaincre
caractérise profondément l'attitude
du communicateur. L'écoute devient
fondamentale : elle nous permet de
savoir ce qui intéresse, ce qui
préoccupe l'interlocuteur. Connaître
ses questions avant de proposer des
réponses.

Le contraire de la pertinence est
l'autoréférence : se limiter à parler
de soi n'est pas une bonne base de
dialogue.

Enfin, le message doit être clair. La
communication n'est pas
principalement ce que l'émetteur
explique, mais ce que le destinataire
comprend. Cela se vérifie dans tous
les domaines du savoir (science,
technologie, économie) : pour
communiquer, il faut éviter la
complexité de l'argument et l'opacité
du langage. En matière religieuse
aussi, il convient de rechercher des
arguments clairs et des mots simples.



En ce sens, la valeur de la rhétorique,
de la littérature, des métaphores, des
images et des symboles doit être
pertinente afin de diffuser le
message chrétien.

Parfois, lorsque la communication ne
fonctionne pas, on en fait peser la
responsabilité sur le destinataire, les
autres sont considérés comme
incapables de comprendre. Or, il
convient de faire l'inverse, de
s'efforcer d'être toujours plus clair,
jusqu'à ce que l'objectif souhaité soit
atteint.

2. Passons maintenant aux
principes relatifs à la personne qui
communique.

Pour qu'un destinataire accepte un
message, la personne ou
l'organisation qui le propose doit être
crédible. Tout comme la crédibilité
est fondée sur la véracité et
l'intégrité morale, les mensonges et
la suspicion invalident d'entrée de



jeu le processus de communication.
La perte de crédibilité est l'une des
conséquences les plus graves de
certaines crises survenues ces
dernières années.

En revanche, en communication,
comme en économie, les garanties
comptent beaucoup. L'aval d'une
autorité en la matière, ou d'un
observateur impartial, constitue une
garantie pour l'opinion publique. En
d'autres termes, personne ne peut se
garantir lui-même. Dans certains cas,
cette fonction d'évaluation peut être
exercée de façon plus ou moins
poussée. Dans le domaine de
l'opinion publique, cet aval est donné
principalement par les journalistes.
Il est donc crucial de les considérer
comme des alliés, jamais comme des
ennemis, dans le processus de
communication.

Le deuxième principe est l'empathie.
La communication est une relation



établie entre les personnes et non un
mécanisme anonyme de diffusion
des idées. L'Évangile s'adresse aux
hommes et aux femmes politiques et
aux électeurs, aux journalistes et aux
lecteurs. Des gens avec leurs propres
points de vue, sentiments et
émotions.

Quand on parle froidement, la
distance qui sépare de l'interlocuteur
se creuse. Un écrivain africain a
affirmé que la maturité d'une
personne réside dans sa capacité à
découvrir qu'elle peut "blesser" les
autres et qu’elle doit agir en
conséquence.

Notre société est surpeuplée de
cœurs brisés et d'esprits qui doutent.
La douleur physique et la douleur
morale doivent être abordées avec
délicatesse. L'empathie n'implique
pas de renoncer à ses propres
convictions, mais de se mettre à la
place de l'autre. Dans la société



d'aujourd'hui, les réponses pleines de
sens et d'humanité sont
convaincantes.

Le troisième principe concernant la
personne qui communique est celui
de la courtoisie. L'expérience
montre que dans les débats publics, il
y a une prolifération d'insultes
personnelles et de disqualifications
mutuelles. Dans ce contexte, si l'on
ne prend pas soin des formes, la
proposition chrétienne risque d'être
considérée comme une position
radicale parmi tant d'autres, comme
on en trouve un peu partout. Même
au risque de paraître naïf, je pense
qu'il convient de se démarquer de
cette approche. La clarté n'est pas
incompatible avec la bonté.

Avec bonté, on peut dialoguer ; sans
bonté, l'échec est assuré d'avance :
celui qui était un partisan avant la
discussion continuera à l'être après ;



et celui qui était opposant changera
rarement sa position.

Je me souviens d'un panneau à
l'entrée d'un pub près du château de
Windsor, au Royaume-Uni. Il disait,
plus ou moins : Les gentlemans sont
les bienvenus ici. Gentleman avant
d’avoir bu de la bière, on doit le
rester également après en avoir bu.
Nous pourrions ajouter : un
gentleman est un gentleman
lorsqu'on est d'accord avec lui mais
aussi lorsqu'on est en désaccord avec
lui.

3. Enfin, examinons quelques
principes qui se réfèrent à la façon
de communiquer :

Le premier est le 
professionnalisme. "Gaudium et
Spes" nous rappelle que chaque
activité humaine a sa propre nature,
qui doit être découverte, utilisée et
respectée si nous voulons y
participer. Chaque domaine de

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html


connaissance a sa méthodologie,
chaque activité a ses règles et chaque
profession a sa logique.

L'évangélisation ne se fera pas en
dehors des réalités humaines, mais à
partir d’elles : ce sont les hommes
politiques, les hommes d'affaires, les
journalistes, les enseignants, les
scénaristes, les syndicalistes, qui
peuvent apporter des améliorations
pratiques, chacun dans leurs
domaines respectifs. Saint Josémaria
Escriva a rappelé que c'est à chaque
professionnel, attaché à ses
convictions et à sa profession, de
trouver les propositions et les
solutions appropriées. S'il s'agit d'un
débat parlementaire, avec des
arguments politiques, si c'est un
débat médical, avec des arguments
scientifiques, et ainsi de suite….

Ce principe s'applique aux activités
de communication, qui ont connu un
développement extraordinaire ces

https://opusdei.org/fr-fr/page/saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr-fr/page/saint-josemaria/


dernières années, à la fois en raison
de la qualité croissante des moyens
d’expression et en raison des publics
toujours plus nombreux et de la
participation citoyenne toujours plus
active.

Le deuxième principe pourrait être
appelé transversalité. Le
professionnalisme est essentiel
lorsque les convictions religieuses
doivent peser dans un débat. La
transversalité, elle, est essentielle
quand les convictions politiques sont
fortes.

À ce stade, il convient de mentionner
la situation en Italie. Plus de 80% des
Italiens cochent la case
correspondant à l'Église lorsqu'ils
remplissent leur déclaration d'impôt
sur le revenu, parce qu'ils souhaitent
soutenir financièrement ses activités.
Cela signifie que l'Église mérite la
confiance d'une grande majorité de
citoyens, pas seulement de ceux qui



se reconnaissent dans une tendance
politique.

Dans ce pays, et dans beaucoup
d'autres, les catholiques ne
proposent pas leur action publique
en plaçant leur espoir dans un parti.
Ils savent par expérience que
l'important n'est pas qu'une
formation politique intègre la
doctrine sociale chrétienne dans son
programme, mais que ces valeurs
soient présentes dans tous les partis,
de manière transversale.

Le troisième principe concernant le
mode de communication est la 
gradualité. Les tendances sociales
ont une vie complexe : elles naissent,
grandissent, se développent,
changent et meurent. En
conséquence, la communication des
idées a beaucoup à voir avec la
"culture" : semis, arrosage, taille,
avant la récolte.



Le phénomène de la sécularisation
s'est consolidé au cours des derniers
siècles. Les processus d'une gestation
aussi longue ne seront pas résolus en
quelques années, mois ou semaines.

Le cardinal Ratzinger a expliqué que
notre vision du monde suit
généralement un paradigme
"masculin", où ce qui est important
est l'action, l'efficacité, la
programmation et la rapidité. Et il
conclut qu'il convient de donner plus
de place à un paradigme "féminin",
parce que la femme sait que ce qui
touche la vie exige de l'attente, de la
patience.

Le contraire de ce principe est la hâte
et le court terme qui conduisent à
l'impatience et souvent aussi au
découragement, car il est impossible
d'atteindre les objectifs fixés à court
terme.

A ces neuf principes s'ajoute un autre
qui touche à tous les aspects



mentionnés : le message, la personne
qui communique et le mode de
communication. C’est le principe de
la charité.

Certains auteurs ont souligné que,
dans les premiers siècles, l'Église s'est
répandue très rapidement parce
qu'elle était une communauté
accueillante, où il était possible de
vivre une expérience d'amour et de
liberté. Les catholiques traitaient
leurs voisins avec charité ; ils
s'occupaient des enfants, des
pauvres, des personnes âgées, des
malades.Tout cela est devenu un
irrésistible aimant d'attraction.

La charité est le contenu, la méthode
et le style de la communication de la
foi ; la charité rend le message
chrétien positif, pertinent et
attrayant ; elle donne crédibilité,
empathie et bonté aux personnes qui
communiquent, et c'est la force qui
nous permet d'agir d'une manière



patiente, inclusive et ouverte. Parce
que le monde dans lequel nous
vivons est trop souvent un monde
dur et froid, où beaucoup de gens se
sentent exclus et maltraités et
attendent un peu de lumière et de
chaleur. Dans ce monde, le grand
atout des catholiques est la charité.
Grâce à la charité, l'évangélisation
reste toujours véritablement
nouvelle.

Juan Manuel Mora

Vice-recteur à la communication
institutionnelle

Université de Navarre

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/convaincre-
sans-vouloir-vaincre-dix-cles-pour-
communiquer-la-foi/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/convaincre-sans-vouloir-vaincre-dix-cles-pour-communiquer-la-foi/
https://opusdei.org/fr-fr/article/convaincre-sans-vouloir-vaincre-dix-cles-pour-communiquer-la-foi/
https://opusdei.org/fr-fr/article/convaincre-sans-vouloir-vaincre-dix-cles-pour-communiquer-la-foi/
https://opusdei.org/fr-fr/article/convaincre-sans-vouloir-vaincre-dix-cles-pour-communiquer-la-foi/

	Convaincre sans vouloir vaincre : dix clés pour communiquer la foi.

