
opusdei.org

Conscience
chrétienne et culture
politique

Voici l’exposé "Conscience
chrétienne et culture politique
dans les enseignements de saint
Josémaria Escriva de Balaguer"
que mgr Angel Rodriguez Luño,
doyen de la faculté de Théologie
de l’Université Pontificale de la
Sainte-Croix, à Rome, a fait à
l’occasion des 46èmes journées
des Questions Pastorales,
célébrées à Castelldaura, en
Espagne, le 25 et 26 janvier
2011.



21/02/2011

Voici l’exposé "Conscience
chrétienne et culture politique
dans les enseignements de saint
Josémaria Escriva de Balaguer"
que mgr Angel Rodriguez Luño,
doyen de la faculté de Théologie de
l’Université Pontificale de la
Sainte-Croix, à Rome, a fait à
l’occasion des 46èmes journées des
Questions Pastorales, célébrées à
Castelldaura, en Espagne, le 25 et
26 janvier 2011.

Voici l’exposé "Conscience chrétienne
et culture politique dans les
enseignements de saint Josémaria
Escriva de Balaguer" que mgr Angel
Rodriguez Luño, doyen de la faculté
de Théologie de l’Université
Pontificale de la Sainte-Croix, à
Rome, a fait à l’occasion des 46èmes
journées des Questions Pastorales,



célébrées à Castelldaura, en Espagne,
le 25 et 26 janvier 2011.

1.La formation de la conscience en
matière sociale et politique

Dès le départ il nous faut préciser
quel est le sens de l’expression
«culture politique» dans notre
réflexion actuelle. On ne trouve pas
dans les écrits de Saint Josémaria ce
qu’il est convenu d’appeler des "idées
ou des opinions politiques", à savoir,
des considérations proposant ou
suggérant une solution concrète à un
problème politique déterminé,
confrontées à d’autres solutions
possibles et légitimes pour un citoyen
catholique. À ce propos, il avait
assuré plus d’une fois «Je ne parle
jamais de politique», et il avait
toujours refusé de rentrer dans le jeu
des opinions qui déterminent
normalement le choix des citoyens
d’un parti politique, d’un syndicat,
d’un mouvement culturel, etc., avec



la volonté de contribuer noblement à
la configuration politique de son
propre pays. Il n’a jamais permis que
ses propos ou son activité ne soient
interprétés dans un sens politique ni
n’a jamais tenu à influencer les
autres dans ce domaine-là. Par
ailleurs, il n’a jamais demandé à qui
que ce soit quelles étaient ses
préférences politiques. Nous allons
tout à l’heure parler des raisons qui
motivaient cette ligne de conduite.

Les écrits de saint Josémaria
contiennent, en revanche, de
nombreux enseignements sur
l’action sociale et politique des
citoyens qui visent à exposer les
points essentiels de l’éthique sociale
et politique, ainsi que de la doctrine
sociale de l’Église, parce que cet
enseignement-là fait partie «des
moyens spirituels nécessaires
pour vivre comme de bons
chrétiens au coeur du monde»



Il s’agit, écrivait-il, d’apprendre aux
gens à «se comporter en bons
chrétiens : à vivre avec tous, en
respectant la liberté légitime de
tous et en faisant que notre monde
soit plus juste» .

Il faut préciser que l’activité de saint
Josémaria n’avait pas comme finalité
directe d’atteindre des objectifs
concrets dans le domaine de la
justice sociale ou de la politique. Ses
enseignements sont plutôt un appel
pressant «à une plénitude de vie
chrétienne qui, en se réalisant au
cœur du monde, produit
constamment des fruits de
transformation sociale,
d’instauration de la justice, de
fraternité et de paix» .

Il est toujours clair que l’appel à la
plénitude de vie chrétienne
transcende les réalisations sur le
plan social et politique qui sont de ce
fait «des effets qui surgissent



comme une redondance ou un
rajout, par rapport à la réalité
centrale : l’identification radicale
avec le Christ» .

La façon d’harmoniser la liberté
politique légitime des citoyens avec
la formation éthique-sociale qui est
le commun dénominateur de la
culture politique des catholiques,
nous semble être une note très
caractéristique de saint Josémaria,
dont la compréhension adéquate
mérite une mise au point des
relations existantes entre la foi
chrétienne et la politique.

2. Foi et politique

Les relations entre foi chrétienne et
politique doivent se situer dans un
cadre théologique fondamental qui
est pour saint Josémaria celui de
l’appel universel à la sainteté, le
dynamisme profond de la vie morale
chrétienne qui comporte une intense
concentration christologique.



Cornelio Fabro, auteur de l’une des
meilleures études théologiques sur
les écrits de saint Josémaria, note
qu’il y a en eux le présence constante
et unifiante d’une «compréhension
particulièrement riche et cohérente du
mystère du Christ, Dieu parfait et
Homme parfait », qui permet de
trouver dans « l’Incarnation du Verbe
le fondement pérenne, actuel et
opérant de la transformation
chrétienne de l’homme et, à travers le
travail humain, de toutes les réalités
créées» .

La coexistence harmonieuse de la
plénitude divine et humaine en
Christ devient le paradigme de
l’harmonie du surnaturel et de
l’humain dans l’existence et les
activités du chrétien. Dans son
commentaire du passage de l’épître
aux Colossiens (1, 19-20), saint
Josémaria dit que «pour parler en
toute rigueur, on ne peut pas dire
qu’il y ait des réalités, bonnes,



nobles, voire indifférentes, qui
soient exclusivement profanes, à
partir du moment où le Verbe de
Dieu a fixé sa demeure parmi les
enfants des hommes, qu’il a eu
faim et soif, qu’il a travaillé de ses
mains, connu l’amitié et
l’obéissance et qu’il a éprouvé la
souffrance et la mort» .

Il n’y a non seulement pas
d’opposition entre notre vie d’amitié
avec Dieu et notre souci de
collaborer avec les autres à
construire le bien commun, mais cet
attachement devient un chemin
d’union avec Dieu, soit parce qu’il
s’agit d’un devoir civique de tous les
citoyens que les chrétiens assument
aussi par la charité, soit parce que les
citoyens chrétiens l’exercent
conformément à leur conscience
informée par les valeurs
évangéliques qui produisent ainsi
des résultats concrets dans le
domaine social .



Si saint Josémaria rejette toute idée
du christianisme qui ne perçoive pas 
«sa relation avec les situations de
la vie courante, avec l’urgence de
s’occuper des nécessités des autres
et de s’efforcer de porter remède
aux injustices» , il rejette avec
autant de force tout raisonnement
qui oublierait la transcendance de la
foi chrétienne et de la mission de
l’Église par rapport aux différentes
synthèses politico-culturelles
concrètes présentes dans le monde
au fil de l’histoire. Les fidèles laïcs
sont appelés à «sanctifier de
l’intérieur toutes les structures
temporelles en y introduisant le
ferment de la Rédemption» , mais
leur tâche sur terre, précise saint
Josémaria ne peut pas être conçue
comme étant «le jaillissement d’un
courant politico-religieux, —ce
serait une folie— même si c’était
avec la bonne intention d’infuser
l’esprit du Christ dans toutes les
activités des hommes. Identifier



pleinement la foi chrétienne avec
une synthèse culturelle concrète
ou un projet politique déterminé,
pour aussi bien que cela puisse
paraître serait en soi étranger à la
vérité enseignée par le Christ et
causerait tôt ou tard un grand
dommage pour l’Eglise et pour les
âmes»

La question mérite aussi d’être
analysée sous un autre rapport. Saint
Josémaria avait une conscience claire
que les activités sociales et politiques
ne sont pas de simples énoncés de
principes pérennes, mais des
réalisations concrètes de biens
humains et sociaux dans un contexte
historique, géographique et culturel
déterminé, marquées par la
contingence au moins partiellement
incontournable qui est la
caractéristique de tout ce qui est
pratique.



Voilà pourquoi il assurait que 
«personne ne peut prétendre
imposer des dogmes qui n’existent
pas dans des questions
temporelles. Devant un problème
concret, quel qu’il soit, la solution
tient à bien l’étudier et puis à agir
en conscience, avec une liberté
personnelle et avec une
responsabilité tout aussi
personnelle» .

Ceci dit, il ne prétendait pas que
toutes les affaires soient sociales ou
contingentes, puisqu’il proclamait
haut et fort, sans aucun respect
humain, les exigences éthiques
universellement valides. Sa pensée
se reflète clairement ici : «N’oublie
jamais que dans les affaires
humaines, les autres peuvent aussi
avoir raison : ils voient la même
affaire que toi, mais sous un point
de vue différent, avec d’autres
nuances, un autre contour. Ce n’est
que dans la foi et la morale que le



critère est indiscutable : c’est celui
de notre Mère l’Église».

C’est la raison pour laquelle Saint
Josémaria affirma et défendit le droit
et le devoir de la Hiérarchie de
l’Église à prononcer des jugements
moraux sur des affaires temporelles
lorsque la foi ou la morale
chrétiennes l’exigent .

Qui plus est, il enseigna
constamment que les fidèles ont
alors l’obligation morale d’accepter
ces raisonnements doctrinaux , et il
incorpora à son enseignement oral et
écrit les contenus fondamentaux du
magistère pontifical et épiscopal en
matière sociale. Cette fonction du
magistère ecclésiastique concerne les
principes dogmatiques et moraux et
les faits ou les projets qui leur sont
contradictoires, mais il ne s’étend
pas, excepté en certaines
circonstances particulièrement
graves, au choix d’une option



politique déterminée s’il y en a
plusieurs qui sont parfaitement
compatibles avec la conscience
chrétienne.

Ceci étant, il est bien entendu que
tout ce que l’on va dire ensuite ne
vise pas à suggérer des options
politiques concrètes, mais à souligner
quelques principes d’éthique sociale
et politique qui informent la
conscience chrétienne.

3. Participation et solidarité

La concentration christologique que
l’on vient de mentionner détermine
la vision de saint Josémaria sur ce
qu’est pour un chrétien le fait d’être
dans le monde et de vivre dans le
monde, autrement dit, sa conception
de la laïcité. Elle est contenue dans le
binôme responsabilité et
participation. Vivre dans le monde
veut dire se sentir responsable de lui
et d’assumer la tâche de participer
aux activités humaines,



professionnelles, culturelles, sociales
et politique, pour les configurer
conformément à la justice, la liberté
et les autres valeurs évangéliques.
Saint Josémaria écrit dans ce sens: 
«En tant que chrétien tu as le
devoir d’agir, de ne pas t’abstenir,
de prêter ta collaboration
personnelle et te mettre, avec
loyauté et avec ta liberté
personnelle, au service du bien
commun» . Le travail en faveur du
bien commun demande volonté et
générosité ce qui fait que la passivité,
la paresse, le laisser-aller, sont des
tentations qui guettent le chrétien et
auxquelles il ne doit pas succomber. 
«Les enfants de Dieu, citoyens au
même titre que les autres, nous
devons participer, ‘sans crainte’, à
toutes les activités et organisations
honnêtes des hommes afin que le
Christ y soit présent. Notre
Seigneur nous demandera des
comptes serrés si par laisser-aller
ou par commodité, chacun de



nous, librement, ne tâche pas
prendre part aux œuvres et aux
décisions humaines dont
dépendent le présent et le futur de
la société» .

En parlant de participation, saint
Josémaria ne faisait pas allusion
seulement aux citoyens, toujours peu
nombreux, qui se vouent
professionnellement à la politique, il
ne voulait pas non plus dire qu’il
fallait se dédier à la politique, ce qui
ne serait pas bon pour ceux qui n’en
ont pas les aptitudes nécessaires ; il
pensait simplement au citoyen qui
remplit ses devoirs civiques et exerce
des droits et, aussi bien dans un cas
que dans l’autre, est cohérent avec sa
conception du monde, de l’homme et
du bien commun politique, en
associant librement avec ceux, qui
chrétiens on non, partagent ces idées
et sont prêts à les réaliser.



Dans ce sens, il regrettait le fait
fréquent que «même des
catholiques qui semblent
responsables et pieux, soient dans
l’erreur de croire qu’ils ne sont
tenus que par leurs devoirs
familiaux et religieux et ne
veuillent presque pas entendre
parler de devoirs civiques» .

En réalité il ne s’agit pas d’un devoir
spécifique des chrétiens, mais un
devoir général de tous les citoyens
que les chrétiens doivent sanctifier.
Les systèmes politiques actuels
demandent la participation des
citoyens sans laquelle ils ne
sauraient fonctionner correctement.
L’extension exagérée de l’appareil
étatique ou la prédominance de
solutions qui ne répondent pas au
bon sens commun, mais à l’opinion
d’une minorité d’activistes est dû en
grande partie «à l’inhibition des
citoyens, à leur passivité lorsqu’il
s’agit de défendre les droits sacrés



de la personne humaine. Cette
inactivité enracinée dans la
paresse mentale et dans la volonté
inerte, se trouve aussi chez les
citoyens catholiques qui ne sont
toujours pas conscients qu’il y a
d’autres péchés, encore plus
graves, que ceux que l’on commet
contre le sixième précepte du
Décalogue» .

Le travail de promotion sociale, la
lutte contre l’injustice, la corruption,
la violence et le manque d’équité
dans la distribution des biens
économiques et culturelles est une
partie très importante de cette
participation à la vie sociale et
politique. «L’on comprend très bien
l’impatience, l’angoisse, les désirs
inquiets de ceux qui ont une âme
naturellement chrétienne et ne se
résignent pas devant l’injustice
personnelle et sociale que le coeur
humain peut arriver à créer. Tant
de siècles de vie commune entre



les hommes, et encore, tant de
haine, tant de destruction, tant de
fanatisme dans le regard de ceux
qui ne veulent pas voir et dans les
cœurs qui ne veulent pas aimer.
Les biens de la terre, répartis chez
un petit nombre ; les biens de la
culture, enfouis dans des cénacles.
Et à l’extérieur, une faim de pain
et de sagesse, des vies humaines
qui sont saintes parce qu’elles sont
issues de Dieu et qui sont traitées
comme de simples objets, comme
des données statistiques» .

Saint Josémaria encouragea
beaucoup de monde à orienter leur
activité professionnelle vers des
travaux de promotion sociale à
caractère éducatif, sanitaire,
d’assistance social, etc. et donna des
indications très utiles pour que ces
activités soient efficaces compte tenu
des ressources locales et de la dignité
de tous ceux qui allaient en
bénéficier.



4. Liberté, responsabilité et
pluralisme

Le principe de liberté, avec celui de
participation dont nous venons de
parler, a une place centrale dans
l’enseignement de saint Josémaria. Il
conçoit la liberté comme étant un
bien humain et chrétien de la plus
haute importance. «Je répète et je
redirai sans cesse que le Seigneur
nous a gratuitement fait un grand
cadeau surnaturel, la grâce divine ;
et un autre don humain
merveilleux, la liberté personnelle
qui, pour ne pas se corrompre et
devenir du libertinage, demande
de nous l’intégrité, le souci efficace
de déployer notre conduite dans le
cadre de la loi divine, « parce que
là où est l’Esprit de Dieu, là est la
liberté » (2 Cor 3, 17). […] Parmi
ceux qui m’écoutent, il y en a qui
me connaissaient depuis
longtemps. Vous pouvez donc
témoigner que j’ai passé ma vie à



prêcher la liberté personnelle,
avec la responsabilité personnelle.
Je l’ai cherchée et la cherche
encore partout sur la terre, comme
Diogène cherchait un homme. Et je
l’aime chaque jour davantage, je
l’aime par-dessus toute les choses
terrestres : elle est un trésor que
nous n’apprécierons jamais
assez» .

Aimer la liberté demande
nécessairement d’aimer «le
pluralisme que la liberté
implique» . Pluralisme n’est pas
synonyme de conflit ou de tension : 
«Le fait que quelqu’un pense
autrement que moi, surtout quand
il s’agit d’affaires qui font l’objet
de la liberté d’opinion, ne justifie
en rien une attitude d’inimité
personnelle ni même de froideur
ou d’indifférence. Ma foi
chrétienne me dit qu’il faut vivre
la charité avec tous, même avec



ceux qui n’ont pas la grâce de
croire en Jésus-Christ» .

Un chrétien ne pense pas que son
adversaire politique est son ennemi,
il ne le hait ni ne le malmène, il le
laisse parler, l’écoute et, en aucun
cas, il n’a recours à la diffamation ni
à la calomnie tout comme il ne se
sert pas d’affaires privées sans
rapport avec le bien commun comme
d’une arme politique. Saint
Josémaria considère toujours que la
liberté est doublée de la
responsabilité. Dans un texte très
connu parce que très clair, il dit
qu’un citoyen chrétien bien
intentionné «n’a jamais l’idée de
croire ou de dire qu’il descend du
temple au monde pour représenter
l’Église et que ses solutions sont les
‘solutions catholiques’ à ces
problèmes […] Ce serait du
‘cléricalisme’, du ‘catholicisme
officiel’ ou comme il vous plaira de
l’appeler. En tous cas, c’est faire



violence à la nature des choses.
Vous devez diffuser partout une
vraie ‘mentalité laïque’ qui
permette de tirer trois
conclusions : être suffisamment
honnêtes pour endosser notre
propre responsabilité personnelle ;
être suffisamment chrétiens pour
respecter nos frères dans la foi qui
proposent, sur des matières
discutables, des solutions
différentes à celle que chacun de
nous préconise ; et être
suffisamment catholiques pour ne
pas se servir de notre Mère
l’Église, en la mêlant à des factions
humaines» .

Cette dernière considération, dont
l’essentiel est retenu par le Code de
Droit Canonique de 1983, mériterait
un commentaire plus vaste que nous
ne pouvons pas faire ici. Il se
pourrait que d’aucuns se demandent
si cette façon de procéder
n’affaiblirait pas la présence des



chrétiens et des valeurs qui sont
importantes pour les chrétiens, dans
la vie sociale et politique. Mais en
réalité c’est le contraire qui arrive.
Vouloir imposer une seule opinion
sur des affaires contingentes
contribuerait à désunir les chrétiens
en ce qui est en revanche vraiment
incontournable.

Saint Josémaria écrivait à ce propos : 
«On trouve fréquemment des
catholiques qui ont une affinité
idéologique avec d’autres hommes,
— même ennemis de l’Église— plus
forte encore que le lien de la foi
avec leurs frères catholiques et
qui, tout en dissimulant les
différences essentielles qui les
séparent des personnes d’autres
religions, ou sans aucune religion,
ne savent pas tirer profit du
‘dénominateur commun’ qu’ils ont
avec les autres catholiques, pour
vivre en bonne entente avec eux et
ne pas exaspérer les différences



éventuelles d’opinion sur ce qui est
contingent » .

5. Liberté et formation chrétienne

Mettre en exergue le principe de
liberté et de responsabilité
personnelles suppose que le citoyen
chrétien a le souci d’acquérir une
solide formation de sorte que son
activité soit effectivement une
contribution positive à l’ordre droit
de la vie sociale. Saint Josémaria
sentait vivement la nécessité de
fournir à tous cette formation-là : «Je
vous dirai, à ce propos, quel est
mon plus vif souhait : j’aimerais
que dans le catéchisme de la
doctrine chrétienne pour les
enfants, on enseigne clairement
quels sont les points fermes sur
lesquels on ne peut pas céder en
agissant dans la vie publique d’une
façon ou d’une autre; et que l’on
affirme, en même temps qu’on est
tenu d’agir, de ne pas s’abstenir, de



prêter sa collaboration
personnelle pour servir le bien
commun avec loyauté et liberté
personnelle. C’est mon vif désir
parce que j’entends ainsi que les
catholiques apprendraient ces
vérités dès l’enfance et sauraient
les mettre en pratique à l’âge
adulte» .

Ce vœu s’est réalise, puisque
désormais le Catéchisme de l’Église
Catholique et différents catéchismes
nationaux accordent l’importance
qui leur est due aux sujets sociaux et
politiques .

La question a une importance
capitale puisque c’est de la formation
appropriée des fidèles que dépend
leur présence efficace dans la vie
publique pour ordonner
chrétiennement le monde et pour
éviter la « sécularisation » des
chrétiens.



Parler de formation ne revient pas à
communiquer des solutions
concrètes préfabriquées, fermées au
dialogue constructeur. Former c’est
plutôt promouvoir une sensibilité
vis-à-vis des exigences du bien
commun de même qu’encourager
une réflexion qui, à la lumière de la
foi permette de progresser dans la
compréhension de la réalité et du
changement social.

Saint Josémaria Escriva de Balaguer
voyait que cette formation était une
source et un motif de solidarité, c’est-
à-dire, de participation solidaire à
l’entreprise collective de la recherche
de la vérité.

«Dans le cadre de cette entraide, il
est important de contribuer à la
connaissance, à la recherche, à la
découverte de la vérité. Notre
intelligence est limitée, avec notre
effort et notre investissement,
nous ne pouvons atteindre sans



doute qu’une parcelle de la réalité,
mais bien d’autres choses nous
échappent. Une preuve de plus de
la solidarité entre les hommes
tient à partager les connaissances,
à faire que les autres partagent les
vérités que nous sommes arrivés à
trouver pour constituer ainsi ce
patrimoine commun appelé aussi
civilisation, culture» .

6. Verité et charité

Avec le pluralisme dans les options
politiques, il y a aussi dans la vie
sociale une diversité de croyances
religieuses et d’idées morales : dans
un même État, une même ville, au
sein d’une même famille, il y a
fréquemment des personnes qui ont
des croyances religieuses ou morales
différentes de celles que notre
conscience nous fait considérer
comme étant vraies. Cette vie en
commun peut créer et elle crée de
fait des tensions et des problèmes



d’origine diverse. La doctrine de
l’Église Catholique sur le droit à la
liberté religieuse, sur la coopération
au mal ou sur l’attitude face aux lois
injustes, par exemple, est un critère
d’action pour certaines de ces
situations.

Les problèmes historiquement liés
aux différences religieuses et
morales, avec des facteurs de type
idéologique, ont crée, dans certains
milieux, un état d’esprit porté à
croire que l’existence d’une seule
vérité sur le bien de la personne et
des communautés humaines finit par
engendrer des relations injustes de
domination ou de violence entre les
hommes.

Cette idée-là, que nous n’allons pas
évaluer maintenant, peut engendrer
des attitudes diverses : d’aucuns
pensent qu’une certaine dose
d’agnosticisme ou de relativisme est
bonne ou au moins un moindre mal



nécessaire à la bonne entente
démocratique. De ce fait, ils pensent
qu’il vaut mieux ne pas toucher les
vérités ultimes dans le débat public
et ils en arrivent parfois à exiger
comme une condition préalable à
tout dialogue, que l’interlocuteur soit
prêt à renoncer, ou au moins à
mettre entre parenthèse, les
convictions qui formatent sa propre
identité. Dès que quelqu’un ne joue
pas le jeu, ils l’accusent d’être un
mauvais citoyen, un ennemi de
l’entente cordiale. Par ailleurs,
d’autres se ferment au dialogue
parce qu’ils ne veulent ou ne savent
pas donner des explications ou par
peur, parce qu’ils se sentent victimes
d’un chantage moral, ou alors qu’ils
pensent que le dialogue est un bien
qui permettrait que l’on cède, c’est-à-
dire que l’on renonce au moins
extérieurement et de façon tactique,
à la propre identité même si cette
attitude est double, peu loyale par
rapport aux propres convictions que



par rapport aux interlocuteurs eux-
mêmes.

Saint Josémaria se montrait
spécialement sensible à ce propos.
Deux enseignements
néotestamentaires sont à la base de
sa réflexion: l’avertissement du
Seigneur sur ce qu’il n’y a pas de vrai
dilemme entre ce qui est dû à Dieu et
ce que l’on doit à César et
l’enseignement de saint Paul sur ce
que la vérité doit être exposée avec
charité, sans blesser.

En adoptant l’enseignement
paulinien, il n’avait aucun difficulté à
harmoniser le droit à garder son
identité intellectuelle et spirituelle
propre et le devoir de parler
simplement ou de collaborer avec
ceux qui ont des idées différentes. 
«J’insiste normalement toujours,
pour que cette idée soit bien claire
pour vous, sur ce que la doctrine
de l’Église n’est pas compatible



avec les erreurs contre la foi. Mais,
ne pouvons-nous pas être des amis
loyaux de ceux qui pratiquent ces
erreurs ? Si nous avons une
conduite et une doctrine solides,
ne pouvons-nous pas tirer avec eux
la même charrette en tant de
domaines?»

Il pensait sans doute que la
collaboration avec des personnes
ayant des croyances diverses pouvait
être souvent l’occasion de diffuser la
vérité et de dissiper des préjugés et
des malentendus. En tous cas, il
fallait à tout prix garder une ligne de
conduite évangélique à l’origine de 
«la préoccupation chrétienne pour
faire que disparaisse toute forme
d’intolérance, de pression et de
violence dans les relations des
hommes entre eux. Aussi dans
l’action apostolique, et mieux
encore, surtout dans l’action
apostolique, nous souhaitons qu’il
n’y ait pas la moindre bribe de



pression. Dieu veut qu’on le serve
en toute liberté et, de ce fait, un
apostolat qui ne respecterait pas la
liberté des consciences ne serait
pas droit».

Il fit très clairement la différence
entre la relation intime de la
conscience personnelle à la vérité et
la relation entre les personnes. La
première est dictée par la puissance
normative de la vérité, puisqu’il n’est
jamais honnête de ne pas être
cohérent avec ce que la conscience
juge être vrai ; la deuxième, par la
justice et par les exigences
inaliénables de la dignité de la
personne. C’est pourquoi lorsqu’il
parlait en pensant à la première de
ces deux relations, il parlait de la
sainte intransigeance, terme avec
lequel il exprimait la cohérence, la
sincérité, opposées à la fausseté,
c’est-à-dire à l’attitude de celui qui
est convaincu que deux plus deux
font quatre et qui assure que cela fait



trois et demi par faiblesse ou par
commodité. Mais il ajoutait toujours
que l’intransigeance concernant une
vérité doctrinale n’est sainte que si
elle est unie à la transigeance vis-à-
vis de celui qui a une idée différente
de la notre et que nous considérons
erronée.

Son attitude là-dessus était ferme et
claire et n’admettait aucune
exception. Il pensait que
l’intolérance est une injustice contre
laquelle il faut se dresser ; «C’est
pourquoi, si quelqu’un tentait de
maltraiter ceux qui se trompent,
soyez sûrs que je sentirais l’élan
intérieur me poussant à me ranger
de leur côté pour suivre, par
amour de Dieu, le sort qui leur
serait infligé» .

Il suivit personnellement cet
enseignement. C’est un fait
historique puisqu’en 1950 il obtint du
Saint-Siège l’autorisation pour l’Opus



Dei d’admettre en tant que
coopérateurs des hommes et des
femmes non-catholiques, voire non-
chrétiens et ce fut fait jusqu’à nos
jours.

Tout cela permet de comprendre
qu’il aimait le dialogue ouvert, loyal
et sincère. Il y croyait en tant que
moyen de cohésion sociale et comme
une occasion de compréhension et
d’apostolat. Sans doute percevait-il
que le bien commun de la société et
surtout d’une société complexe
comme la nôtre, demande que l’on
mette en rapport des instances et des
points de vues différents qui ne
doivent pas se replier sur eux-mêmes
ni agir en autarcie référentielle. Mais
il voyait surtout que la
condescendance aimante de Dieu qui
voulut que son Verbe éternel se fît
aussi parole humaine faisait du
dialogue humain un critère de
conduite engageante pour la
conscience chrétienne.



Les écrits de saint Josémaria portent
aussi sur d’autres aspects de la vie
sociale (par exemple, sur l’opinion
publique, la liberté d’enseignement,
etc.), sur lesquels nous n’allons pas
nous arrêter maintenant. Nous
pensons cependant que les sujets
traités ici sont suffisamment
représentatifs de ce la culture
politique propre à la conscience
chrétienne supposait pour lui.

--------------------------------------------------------------------

[1] Saint Josémaria Escriva, 
Entretiens avec monseigneur
Escriva , Ed. Le Laurier. Paris. Cf
aussi Quand le Christ passe, n. 183.
Ed. Le Laurier, Paris.

[2] Entretiens avec monseigneur
Escriva, n. 27

[3] Ibid., n. 27.

[4] A. De Fuenmayor - V. Gómez-
Iglesias - J.L. Illanes, L’itinéraire

https://www.fr.josemariaescriva.info/article/entretiens-avec-monseigneur-escriva
https://www.fr.josemariaescriva.info/article/entretiens-avec-monseigneur-escriva
https://www.fr.josemariaescriva.info/article/quand-le-christ-passe
https://www.fr.josemariaescriva.info/article/entretiens-avec-monseigneur-escriva
https://www.fr.josemariaescriva.info/article/entretiens-avec-monseigneur-escriva


juridique de l’Opus Dei. Histoire et
défense d’un charisme, Paris, Desclée,
1992.

[5] Ibidem.

[6] Nous avons repris, ici en y
introduisant de nombreuses
modifications, ce que nous avions
déjà traité en A. Rodríguez Luño, 
Cultura política y conciencia
cristiana. Ensayos de ética política,
Rialp, Madrid 2007, pp. 51-86. Sur ces
aspects du message de saint
Josémaria voir aussi J.M. Pero-Sanz -
J.M. Aubert- T. Gutiérrez Calzada, 
Acción social del cristiano. El beato
Josemaría Escrivá y la Doctrina social
de la Iglesia, Palabra, Madrid 1996
(avec une vaste bibliographie).

[7] C. Fabro, La tempra di un padre
della Chiesa, en C. Fabro -S. Garofalo-
M. A. Raschini, Santi nel mondo. Studi
sugli scritti del beato Josemaría
Escrivá, Ares, Milano 1992, p. 115.



[8] Quand le Christ passe, n. 112

[9] Cf. Ibid., n. 125.

[10] Ibid., n. 98.

[11] Ibid., n. 183.

[12] Ibid., n. 183

[13] Entretiens avec monseigneur
Escriva, n.77.

[14] Saint Josémaria Escriva, Sillon,
Ed. Le Laurier, n. 275

[15] Cf. Entretiens avec monseigneur
Escriva, n. 11

[16] Cf. Ibid.,n. 29.

[17] Saint Josémaria Escriva, Forge,
Ed. Le Laurier, n. 714.

[18] Ibid., 715; cf. aussi n. 717-718

[19] Lettre 9-I-1932, n. 46, citée en 
Cultura política y conciencia
cristiana, cit., p. 76.

https://www.fr.josemariaescriva.info/article/quand-le-christ-passe
https://www.fr.josemariaescriva.info/article/entretiens-avec-monseigneur-escriva
https://www.fr.josemariaescriva.info/article/entretiens-avec-monseigneur-escriva
https://www.fr.josemariaescriva.info/article/entretiens-avec-monseigneur-escriva
https://www.fr.josemariaescriva.info/article/entretiens-avec-monseigneur-escriva


[20] Lettre 9-I-1959, n. 40, citée en 
Cultura política y conciencia
cristiana, cit., p. 77.

[21] Quand le Christ passe, n. 111.

[22] Cf. Par exemple les initiatives
dont on parle en Entretiens avec
monseigneur Escriva, n. 71.

[23] Quand le Christ passe, n. 184.

[24] Entretiens avec monseigneur
Escriva, n. 98.

[25] Ibidem.

[26] Ibid., n. 117.

[27] Lettre 30-IV-1946, n. 21, citée en 
Cultura política y conciencia
cristiana, cit., p. 71.

[28] Lettre 9-I-1932, n. 45, citée en 
Cultura política y conciencia
cristiana, cit., p. 71-72.

https://www.fr.josemariaescriva.info/article/quand-le-christ-passe
https://www.fr.josemariaescriva.info/article/entretiens-avec-monseigneur-escriva
https://www.fr.josemariaescriva.info/article/entretiens-avec-monseigneur-escriva
https://www.fr.josemariaescriva.info/article/quand-le-christ-passe
https://www.fr.josemariaescriva.info/article/entretiens-avec-monseigneur-escriva
https://www.fr.josemariaescriva.info/article/entretiens-avec-monseigneur-escriva


[29] Une préoccupation semblable
repérée chez Jean-Paul II, dans
Exhort. Apost. Christifideles laici, 30-
XII-1988, n. 59-60.

[30] Lettre 24-X-1965, n. 17, citée en 
Cultura política y conciencia
cristiana, cit., p. 72-73

[31] Cf. Concile Vatican II,
Declaración Dignitatis humanae, 7-
XII-1965.

[32] Cf. Par exemple Jean-Paul II,
Enc. Evangelium vitae, 25-III-1995, n.
74.

[33] Cf. Ibid., n. 71-73. 35

[34] Cf. L’évaluation critique ce cette
thèse dans l’encyclique Centessimus
annus, n. 46.

[35] Cf. Mt 22, 15-22.

[36] Cf. Ef 4, 15; Forge, n. 559.



[37] Lettre 16-VII-1933, n. 14, citée en 
Cultura política y conciencia
cristiana, cit., p. 83.

[38] Lettre 9-I-1932, n. 66, citée en 
Cultura política y conciencia
cristiana, cit., p. 83-84.

[39] Cf. Lettre 16-VII-1933, n. 8 y 12;
cit” en Cultura política y conciencia
cristiana, cit., p. 84-85

[40] Lettre 31-V-1954, n. 19, citado en 
Cultura política y conciencia
cristiana, cit., p. 70

[41] Cf. Entretiens avec monseigneur
Escriva, n. 29; cf aussi n. 22

[42] Cfr. Conversaciones con
Monseñor Escrivá de Balaguer, cit.,
n. 29; cfr. también el n. 22

https://www.fr.josemariaescriva.info/article/entretiens-avec-monseigneur-escriva
https://www.fr.josemariaescriva.info/article/entretiens-avec-monseigneur-escriva


pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/conscience-
chretienne-et-culture-politique/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/conscience-chretienne-et-culture-politique/
https://opusdei.org/fr-fr/article/conscience-chretienne-et-culture-politique/
https://opusdei.org/fr-fr/article/conscience-chretienne-et-culture-politique/

	Conscience chrétienne et culture politique

