
opusdei.org

Comme dans un
film : «Mon fils bien-
aimé»

Par son baptême dans le
Jourdain, Jésus va à la
rencontre de tous les hommes
et leur ouvre le chemin qui
conduit au Père. En ce premier
jour de son ministère, le
Seigneur dévoile de quelle
manière il va nous racheter : en
se chargent de nos péchés et en
partageant l’amour de Dieu
pour chacun de nous.

18/08/2022



Le peuple d’Israël est en
effervescence : il y a un nouveau
prophète. Il y avait des siècles que,
sur la terre de Juda, la voix de Dieu
n’avait pas résonné avec une telle
force. C’est pourquoi les gens sont
troublés et s’approchent de Jean, le
Baptiste : « Jérusalem, toute la Judée
et toute la région du Jourdain
venaient à lui ». (Mt 3,5) Nous
pouvons nous imaginer la scène, vue
à vol d’oiseau. Nous voyons au loin la
ville de Jéricho, entourée de
palmiers. Et un ruban argenté, le
fleuve Jourdain qui serpente à
travers un désert sec et rocailleux.
On suppose bien sûr que les gens
devaient se presser sur ses rives,
parce que loin de la fraicheur de
l’eau, la chaleur devait être
insupportable.

Là, cette foule écoute le message tout
simple de Jean : « Convertissez-vous
car le royaume de Dieu est tout
proche ». (Mt 3,2) Ce n’est pas la



fatigue du chemin ni l’ardeur du
soleil qui accablent le cœur de ces
gens, mais le poids de leurs péchés.

Des larmes amères

Ce que dit Jean traverse l’esprit de
ces gens qui revoient dans leur
conscience toutes ces fautes qu’ils
ont commises contre Dieu. Dans
l’esprit de certains, des juifs pieux
qui connaissaient l’Écriture à fond, la
voix de Jean leur rappelle celles des
anciens prophètes. Comme Jonas
avait annoncé en termes très durs
aux habitants de Ninive la nécessité
de se repentir et de revenir à Dieu,
Jean Baptiste réclamait de la même
façon une véritable conversion. Les
juifs rassemblés au bord du Jourdain
pensaient peut-être, comme les
anciens habitants de Ninive : « Peut-
être Dieu changera-t-il d’avis, peut-
être se ravisera-t-il ? Et s’il renonce à
sa violente colère, nous serons
sauvés. » (Jon 3,9)



Ces hommes, qui se savent pécheurs,
ne se contentent pas d’un repentir
intérieur, aussi sincère soit-il. La
douleur de leurs péchés les brûle
intérieurement, et c’est pourquoi ils
s’approchent l’un après l’autre du
prophète et « ils reconnaissaient
leurs péchés » (Mt 3,6). Ce qu’ils
n’auraient jamais dit à personne, ils
le confiaient à cet inconnu, parce
qu’ils voyaient en lui un homme de
Dieu. Beaucoup d’entre eux, en se
confessant, devaient verser des
larmes aussi brûlantes et amères que
ce désert. Des larmes qui se
mêleraient à l’eau du fleuve, dans
laquelle les plongerait entièrement le
prophète en les baptisant.

Jean proclamait « un baptême de
conversion pour le pardon des
péchés » (Mc 1,4), mais il savait bien,
lui, que cette eau ne pouvait pas
atteindre l’âme pour la purifier. Eux
ne pouvaient pas en faire davantage,
ils avaient confiance en la promesse



de Dieu qui disait : « Revenez à moi
et je reviendrai à vous » (Mal 3,7) Ils
revenaient autant qu’ils le pouvaient,
avec l’espoir que Dieu verrait leur
douleur et leur apporterait le salut !
C’est ce qu’ils espéraient et ce que
Jean leur promettait aussi, leur
apportant la consolation : « Celui qui
vient derrière moi est plus fort que
moi et je ne mérite même pas de lui
présenter ses sandales. Lui vous
baptisera dans l’Esprit Saint et dans
le feu » (Mt 3,11) Un Esprit et un feu
qui allaient leur permettre de
recommencer. Le peuple se
repentait, pleurait sur ses péchés et
les confessait, et ils se plongeaient
dans l’eau en suppliant le Seigneur
de faire le miracle de guérir leurs
cœurs. Dieu allait-il écouter leur
lamentation?

Accomplir toute justice

À l’écart de cette scène se trouve un
homme qui écoute ce que dit Jean.



Nous pouvons l’imaginer, assis sur
une pierre, son manteau rabattu sur
sa tête pour se protéger de l’ardeur
du soleil. Son attention se porte aussi
sur les gens qui l’entourent. Il voit
sur leurs visages la douleur et
l’espérance. Et il va au-delà. Par
l’esprit, il pénètre aussi dans leurs
cœurs et sait ce qu’il y a dedans. Cet
homme, c’est le Verbe éternel « et par
lui tout s’est fait et rien de ce qui s’est
fait ne s’est fait sans lui » (Jn 1,3) Le
Verbe qui dans la plénitude des
temps « s’est fait chair et a habité
parmi nous » (Jn 1,14) Ayant pris
notre condition, semblable à nous en
tout sauf dans le péché, il entend la
plainte silencieuse de ces esprits
repentants.

Jésus quitte la pierre où il était assis,
et rejoint la file qui attend son tour
pour se faire baptiser. Bien qu’il soit
sans péché, il se place parmi les
pécheurs, comme l’un d’entre eux. Il
montre ainsi «sa solidarité avec nous,



avec notre difficulté à nous
convertir, à abandonner nos
égoïsmes, nos péchés, à dire que si
nous l’acceptons dans notre vie, il est
capable de nous relever et de nous
conduire jusqu’à Dieu le Père» [1] Et
une fois parvenu au bord du fleuve,
il enlève son manteau et avance vers
Jean qui attend au milieu de l’eau.

Le Baptiste avait probablement rêvé
du moment où il rencontrerait Jésus.
Il est certain que dans leur enfance,
les deux cousins –le fils d’Élisabeth et
le fils de Marie – avaient eu plusieurs
fois l’occasion de se rencontrer, mais
il y avait longtemps de cela. Or, ce à
quoi ne s’attendait sûrement pas
Jean, c’était à le rencontrer à
nouveau, dans cette situation, d’où sa
surprise comme dans le ventre de sa
mère : « C’est moi qui ai besoin de me
faire baptiser par toi, et c’est toi qui
viens à moi ? » (Mt 3,14) Jean a
orienté toute sa vie dans le but de
préparer le chemin au Christ : sa



prière dans le désert, sa rigoureuse
pénitence, son ardente prédication…
C’est lui, Jean, qui a besoin de
recevoir le baptême du Christ, et non
l’inverse ! Mais le Seigneur, le
regardant bien en face, répond sans
hésiter : «¨Pour le moment, laisse
faire. Ainsi convient-il que nous
accomplissions toute justice » (Mt
3,15) Cette phrase appartient à ce
type de formules énigmatiques
qu’emploie Notre Seigneur et qui
nous laissent perplexes. À quoi se
réfère accomplir toute justice ?

Nous mettons souvent en relation la
justice avec la sévérité. Bien sûr, la
justice peut être sévère quand cela
est nécessaire, mais pour Dieu,
justice et miséricorde sont la même
chose. Pour le Seigneur, il est juste de
répondre à la demande de ces cœurs
affligés qui cherchent le pardon de
Dieu. Accomplir toute justice signifie
réaliser la justification des pécheurs.
Dire que Dieu est juste signifie qu’il



est loyal, qu’il tient parole et qu’il
accorde le pardon à celui qui se
repent : « Rejetez loin de vous toutes
les infidélités que vous avez
commises, faites-vous un cœur
nouveau et un esprit nouveau ;
voulez-vous donc mourir gens
d’Israël ? Moi je ne prends pas plaisir
à la mort de qui que ce soit –oracle
du Seigneur- Convertissez-vous et
vous vivrez. » (Ez 18 31,32) Le
moment est venu que s’accomplisse
les anciennes prophéties. Avec le
baptême du Christ s’achève le temps
de la promesse, car commence le
temps de son accomplissement.

Jean, obéissant, baptise le Seigneur
comme tous les autres. Il le plonge
dans l’eau, et à ce moment « les cieux
s’ouvrirent » (Mt 3, 16) L’eau dans
laquelle les juifs avaient été lavés de
leurs péchés a un sens profond : Le
Christ descend au plus profond de la
misère humaine –abandonnée dans
l’eau pour ouvrir à tous le chemin



vers le Père. À cet instant, l’eau dans
laquelle il se plonge se mêle au ciel
qui s’ouvre et va communiquer la
grâce divine. C’est l’inauguration du
baptême chrétien, celui qui donne la
vie éternelle et pardonne les péchés.
Toute la justice s’est accomplie :
maintenant les pénitents peuvent
être baptisés dans le Christ et être
libérés des fautes qui les accablaient.

Une voix imperceptible

Au cours du premier jour de son
ministère, après trente ans de vie
cachée, Jésus révèle de quelle
manière il est venu nous racheter. «
Il nous dit qu’il ne nous sauve pas
d’en haut, par une décision
souveraine ou un acte de force, un
décret, non : il nous sauve en venant
à notre rencontre et en se chargeant
de nos péchés. C’est ainsi que Dieu
est vainqueur du mal qui est dans le
monde : en s’abaissant, en s’en
chargeant. C’est aussi la façon dont



nous pouvons relever les autres : en
ne jugeant pas, en n’ordonnant pas
ce qu’il faut faire, mais en nous
faisant plus proches, en com-
patissant, en partageant l’amour de
Dieu. La proximité, c’est le style de
Dieu à notre égard ». [2]

Dieu entre dans notre monde par le
ciel qui s’est ouvert, comme par une
fissure : « L’Esprit de Dieu descendit
comme une colombe et vint sur lui.
Et des cieux une voix disait : « Celui-
ci est mon Fils bien-aimé, en lui j’ai
mis tout mon amour ». (Mt 3,16-17).
En cet instant, Dieu se révèle
clairement comme la Sainte Trinité :
Père –dans la voix-, Fils -dans la chair
assumée-, et Esprit –dans l’image de
la colombe-, un Dieu unique en trois
personnes.

Il ne semble pas que, à part Jean, les
juifs qui étaient présents aient perçu
cette manifestation de Dieu, mais le
miracle avait eu lieu et agissait déjà



en eux. Très probablement, ces
hommes pénitents n’en espéraient
pas tant. Ils n’attendaient que le
pardon de leurs péchés, mais ils
reçurent beaucoup plus : Dieu non
seulement voulait les pardonner,
mais il voulait les avoir près de lui,
les introduire dans son mystère
trinitaire, en faire ses intimes.
«Lorsqu’arriva la plénitude des
temps, Dieu, le Père, envoya dans le
monde son Fils Unique pour qu’il
rétablisse la paix ; pour que, en
rachetant l’homme de son péché, 
adoptionem filiorum reciperemus,
nous devenions enfants de Dieu,
libérés du joug du péché, rendus
capables de participer à l’intimité
divine de la Trinité».[3]

Le mystère de la Trinité peut nous
sembler parfois quelque chose
d’éloigné de la vie d’un chrétien.
Mais si nous revenons à la scène du
Jourdain où Jésus sort de l’eau, nous
nous souvenons que, nous aussi,



nous sommes sortis un jour de l’eau
du baptême, ne faisant plus qu’un
avec le Christ –fils dans le Fils-.
L’Esprit descendit aussi à ce moment-
là apportant la promesse de la
libération définitive, comme la
colombe représenta pour Noé la
promesse d’une nouvelle terre. Et ce
jour-là la voix du Père se fit entendre
au dessus de nous. Une voix que
n’entendirent pas ceux qui
assistaient à notre baptême, pas plus
que les juifs présents alors. Mais une
voix véritable qui dit de nous que
nous étions déjà unis au Christ, «
celui-ci est mon Fils bien-aimé, en
qui j’ai mis tout mon amour ». « Cette
voix paternelle, imperceptible à
l’oreille, mais bien audible pour celui
qui croit, nous accompagne tout au
long de la vie, sans jamais nous
abandonner. Durant toute notre vie,
le Père nous dit : ‟Tu es mon fils
bien-aimé, tu es ma fille bien-aimée” 
[4].



Ce miracle demeure dans l’âme de
chaque chrétien en grâce. Dans tout
ce que nous faisons, où que nous
nous soyons et quelle que soit la
personne avec qui nous nous
trouvions, nous sommes avec le
Christ, son Esprit nous emplit et le
Père nous protège. Toute la vie de
piété du chrétien tend à ce que nous
prenions conscience de cela, à
acquérir cette contemplation au
milieu de toutes nos activités. « Notre
cœur a besoin alors de distinguer et
d’adorer chacune des personnes
divines. […] Nous voulons boire à
cette source d’eau vive. Sans rien
faire d’extraordinaire, nous évoluons
tout au long du jour dans cette
abondante et limpide source aux
eaux fraiches qui jaillissent jusqu’à la
vie éternelle. Les mots deviennent
inutiles parce que la langue ne
parvient pas à s’exprimer ; alors le
raisonnement se tait. On ne discourt
plus, on se regarde ! Et l’âme se met
encore une fois à chanter un chant



nouveau, parce qu’elle se sent et se
sait aussi sous le regard aimant de
Dieu, à tout instant » [5].

[1] Benoit XVI, Homélie, 13-I-2013.

[2] Pape François, Angélus, 10-I-2021.

[3] Quand le Christ passe, n. 65.

[4] Pape François, Audience, 9-
V-2018.

[5] Amis de Dieu, n. 306.

Miguel Forcada

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/comme-dans-
un-film-mon-fils-bien-aime/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/comme-dans-un-film-mon-fils-bien-aime/
https://opusdei.org/fr-fr/article/comme-dans-un-film-mon-fils-bien-aime/
https://opusdei.org/fr-fr/article/comme-dans-un-film-mon-fils-bien-aime/

	Comme dans un film : «Mon fils bien-aimé»

