
opusdei.org

Combat, proximité,
mission (6) : « Plus
grand que ton cœur
» : Contrition et
réconciliation

Seul Dieu est plus grand que
notre cœur, c’est pourquoi il est
le seul à pouvoir le guérir, le
réconcilier jusqu’au fond.

10/09/2024

La fascination que Jésus a exercée
sur ses contemporains était en partie
due à sa capacité à guérir les



malades incurables. Le Seigneur a
également suscité beaucoup d’intérêt
par le côté surprenant de certains
des prodiges qu’il a accomplis, par la
puissance et l’originalité de sa
prédication, par sa sympathie et sa
bonne humeur, parce qu’il
apparaissait comme le Messie promis
dans les Écritures… mais beaucoup
s’approchaient de lui avant tout en
raison des miracles qu’il
accomplissait sur les malades. La
nouvelle s’était répandue que des
lépreux, des paralytiques, des
aveugles, des sourds-muets, des
personnes à mobilité réduite avaient
été guéris grâce à ses paroles et à ses
gestes.

Mais ce mystérieux médecin
guérissait aussi les corps pour
montrer un pouvoir plus grand :
celui de guérir les âmes. Jésus
réconcilie comme seul Dieu peut le
faire : il vient guérir le fond de notre
cœur. « Qu’est-ce qui est le plus



facile ? Dire : “Tes péchés te sont
pardonnés”, ou dire : “Lève-toi et
marche” ? Eh bien ! Afin que vous
sachiez que le Fils de l’homme a
autorité sur la terre pour pardonner
les péchés, – Jésus s’adressa à celui
qui était paralysé – je te le dis, lève-
toi, prends ta civière et retourne
dans ta maison » (Lc 5, 23-24). Le
Seigneur veut surtout guérir notre
cécité intérieure : celle qui nous
empêche d’être conscients de tout ce
que nous recevons de lui ; il veut
guérir notre mutisme, notre
incapacité à mettre des mots sur le
mal qui est en nous ; la surdité qui
nous empêche d’écouter la voix de
Dieu et les besoins de notre
prochain ; la paralysie qui nous
retient d’aller vers ce qui peut nous
rendre vraiment libres ; ou la lèpre
qui nous fait croire que nous
sommes indignes d’un Dieu qui ne se
lasse jamais de nous chercher.
Chaque instant de la vie du Christ, et
en particulier sa passion et sa



résurrection, manifeste son désir de
guérir. Tout ce dont il a besoin, c’est
de trouver ce même désir en nous.
La guérison n’est possible que si nous
ne cachons pas notre blessure à celui
qui a le pouvoir de guérir.

Dieu est plus grand que notre cœur

« Tout cela vient de Dieu : il nous a
réconciliés avec lui par le Christ, et il
nous a donné le ministère de la
réconciliation », écrit saint Paul aux
Corinthiens. « Car c’est bien Dieu qui,
dans le Christ, réconciliait le monde
avec lui : il n’a pas tenu compte des
fautes, et il a déposé en nous la
parole de la réconciliation » (2 Co 5,
18-19). Les premières communautés
chrétiennes, peut-être en contraste
avec la dure logique sociale qui les
entourait, ont appris à comprendre
que la réconciliation avec Dieu et
avec les autres était un don qui ne
pouvait venir que d’en haut. Elles se
rendaient compte que nous ne



pouvons pas « provoquer » nous-
mêmes le pardon de Dieu par notre
pénitence ou par nos actes de
réparation, mais que nous ne
pouvons qu’accepter avec gratitude
le don gratuit — la « grâce » — qu’il
nous offre.

Nous pouvons facilement nous
retrouver, sans nous en rendre
compte, à appliquer au pardon de
Dieu la logique d’un pardon trop
humain. Pour une mentalité
strictement légaliste, ce qui est
important, c’est le paiement d’une
sanction, le montant à réparer,
l’effort pour revenir à l’équilibre
antérieur au dommage. Mais c’est
précisément cette logique, avec le
désespoir silencieux qu’elle peut
engendrer chez ceux qui n’ont pas de
quoi réparer, que Jésus est venu
surmonter. « Vois comme elle est
tendre et miséricordieuse, la justice
de Dieu ! — La justice humaine punit



celui qui avoue sa faute. La Justice
divine, elle, pardonne » [1].

La première lettre de saint Jean rend
également compte de cette nouvelle
consolante, avec des mots qui
peuvent nous remplir de paix : «
Devant Dieu, nous apaiserons notre
cœur. Car si notre cœur nous accuse,
Dieu est plus grand que notre cœur,
et il connaît toutes choses » (1 Jn 3,
20). Jésus répète sans cesse qu’il est
venu pour nous sauver et non pour
nous condamner[2], mais même ainsi,
des voix peuvent facilement s’élever
en nous pour tenter de nous
troubler : celle d’une espérance
faible, qui nous invite à jeter
l’éponge, parce qu’elle n’arrive pas à
croire que Dieu peut tout pardonner ;
ou celle de l’orgueil qui ne supporte
pas de constater une fois de plus
notre faiblesse.

Le pape nous encourage à couper
court à ces voix : « Toi, sœur, frère, si



tes péchés te font peur, si ton passé
t’inquiète, si tes blessures ne se
cicatrisent pas, si tes chutes
constantes te démoralisent et que tu
sembles avoir perdu l’espoir, s’il te
plaît, n’aie pas peur. Dieu connaît tes
faiblesses et il est plus grand que tes
erreurs. Dieu est plus grand que nos
péchés, il est beaucoup plus grand. Il
ne te demande qu’une chose : que tes
fragilités, tes misères, tu ne les
gardes pas en toi, mais que tu les lui
apportes, que tu les mettes devant
lui, et les motifs de désolation
deviendront des occasions de
résurrection »[3].

Dans le même ordre d’idées, saint
Josémaria nous invite à faire
attention aux personnes qui
viennent à Jésus, conscientes qu’elles
n’ont aucun moyen de payer la
facture de leur guérison, qu’elle soit
physique ou spirituelle. Mais cette
conviction leur ouvre les portes de la
vraie vie spirituelle, l’espace de la



gratuité, où cette « grâce » est le plus
important : « Tu imagines que tes
péchés sont si nombreux que le
Seigneur ne pourra pas t’écouter ? Il
n’en est rien, car le Seigneur est plein
de miséricorde […]. Observez ce que
nous raconte saint Matthieu, quand
on amène un paralysé devant Jésus.
Ce malade ne dit rien : il est là, sans
plus, en présence de Dieu. Le Christ
est touché de cette contrition, de la
douleur de celui qui sait ne rien
mériter. Il ne tarde pas à faire
preuve de sa miséricorde habituelle :
confiance, tes péchés sont remis »[4].

Guéris-moi, Seigneur, de ce qui
m’est caché

La conviction que Dieu nous
pardonne toujours vibre aussi dans
le cœur du psalmiste : « Je t’ai fait
connaître ma faute, je n’ai pas caché
mes torts. J’ai dit : “Je rendrai grâce
au Seigneur en confessant mes
péchés”. Et toi, tu as enlevé l’offense



de ma faute » (Ps 32, 5). C’est ainsi
que nous abordons le mystère de la
sainte messe : pour nous unir à la
croix de Jésus, pour entrer dans sa
transformation aimante de tout le
mal de l’histoire, nous commençons
par reconnaître humblement notre
faute ; et nous nous frappons la
poitrine en le faisant, comme pour
réveiller notre cœur [5].

Dans cette insistance à reconnaître
nos péchés, conscients ou
inconscients, certains ont voulu voir
un éventuel déséquilibre
psychologique ou un empressement
à porter des fardeaux inutiles dans
son âme. En réalité, s’il existe des
tendances scrupuleuses qui bloquent
la croissance de la vie intérieure, il
existe aussi un sain sentiment de
culpabilité, indispensable pour
déployer les ailes du cœur. Il n’y a de
liberté que là où il y a responsabilité,
là où nos actes sont pris au sérieux.
Tout processus de croissance



spirituelle implique un examen
réaliste de nos propres actions,
même de celles qui nous mettent mal
à l’aise ou nous donnent des
remords. Nous avons besoin de voir,
avec Dieu, nos pensées, nos paroles,
nos actes ou nos omissions [6] : pour
comprendre où nous avons pu
blesser, ou, peut-être pire encore,
traiter avec indifférence Dieu et les
autres ; où nous nous sommes fait du
mal à nous-mêmes, en laissant
pousser l’ivraie dans notre âme. Car
seule la vérité nous rend libres (cf. Jn
8, 32), en particulier la vérité sur
notre propre vie.

Dans cette tâche, nous devrons éviter
trois tentations : premièrement,
minimiser notre faute, par un
examen de conscience superficiel, ou
en évitant le silence intérieur dans
lequel l’Esprit Saint nous attend pour
nous montrer notre propre vérité.
Deuxièmement, rejeter la faute sur
les autres ou sur les circonstances, de



sorte que nous apparaissions
habituellement comme des victimes,
ou comme si nous n’avions jamais
fait de mal à personne. Et enfin, une
tentation qui semble opposée à la
précédente, mais qui finit par
conduire à la même complaisance
stérile : celle qui détourne de Dieu et
des autres notre repentance pour la
centrer sur notre orgueil blessé, sur
le fait que nous avons encore échoué.

« Qui peut discerner ses erreurs ?
Purifie-moi de celles qui
m’échappent. Préserve aussi ton
serviteur de l’orgueil : qu’il n’ait sur
moi aucune emprise. Alors je serai
sans reproche, pur d’un grand péché
» (Ps 19, 13-14). La base d’un
sentiment salutaire de culpabilité ne
se trouve pas dans l’attitude d’un «
maniaque qui collectionne des états
de services irréprochables »[7], mais
dans l’humilité de celui qui veut
découvrir ce qui l’éloigne de Dieu, ce
qui crée la division dans son âme et



autour de lui, ce qui l’empêche de
donner et de recevoir l’amour. Nous
ne confessons pas notre «
imperfection », mais notre
indifférence ou notre manque
d’affection, manifestés par des
détails concrets : « Y a-t-il eu en moi
quelque chose qui ait pu te faire de la
peine, Seigneur, ô mon Amour ? » [8].
De cette attitude peut jaillir la
lumière qui nous conduit à découvrir
sereinement notre propre vérité : à
regarder au fond de notre cœur, où
le Royaume de Dieu est déjà là,
désireux de se frayer un chemin en
nous (cf. Lc 17, 21). Un sain
sentiment de culpabilité est un allié
dans notre désir d’être davantage à
Dieu ; un catalyseur pour nos «
conversions postérieures » [9], à
condition que nous nous souvenions
que sans Lui nous ne pouvons rien
faire.

Un sacrement qui redonne la
beauté au monde



Saint Augustin disait que « l’Église est
le monde réconcilié » [10]. La famille
de Dieu se développe donc « en
réconciliant le monde avec Dieu.
C’est la grande mission apostolique
de tous » [11]. Et le sacrement de
réconciliation est l’un des centres
névralgiques de ce grand
mouvement de reconstruction, de
pacification, de pardon. C’est le
meilleur endroit pour prendre de la
distance par rapport à notre faute ;
c’est là que nous nous rendons
compte que, si nous sommes
pécheurs, nous ne sommes pas notre
péché ; et que, devant un Père qui
nous aime inconditionnellement,
nous n’avons pas besoin de cacher
quoi que ce soit. Le sacrement de la
réconciliation nous aide à faire face à
notre fragilité, à nos contradictions, à
nos blessures, et à les montrer au
seul médecin qui puisse les guérir.
Saint Paul l’a fait avec une confiance
sans bornes : « C’est donc très
volontiers que je mettrai plutôt ma



fierté dans mes faiblesses, afin que la
puissance du Christ fasse en moi sa
demeure » (2 Co 12, 9).

Mais cette confiance va de pair avec
la contrition, la souffrance du cœur
pour le mal qu’il trouve en lui-
même : « Lave-moi tout entier de ma
faute, purifie-moi de mon offense.
Oui, je connais mon péché, ma faute
est toujours devant moi » (Ps 51, 4-5).
La tradition catholique distingue
deux types de contrition : celle qui
découle de l’amour de Dieu — le
repentir d’avoir rejeté l’amour de la
Trinité, c’est-à-dire des personnes les
plus importantes de ma vie ; ou celle
qui découle indirectement, soit de la
compréhension du mal causé par le
péché, de ses conséquences
spirituelles, soit de la confiance dans
la sagesse de l’Église [12]. La première
est appelée « contrition parfaite » :
par elle, Dieu nous pardonne nos
péchés, même les péchés graves, à
condition que nous prenions la



résolution de recourir au sacrement
de réconciliation quand cela sera
possible. La seconde est appelée «
contrition imparfaite » ; il s’agit
également d’un don de Dieu qui
initie un parcours spirituel, car il
nous prépare à recevoir le pardon
des péchés dans le sacrement. Les
actes de contrition, qui peuvent être
de courtes prières improvisées tout
au long de la journée — « Pardonne-
moi, Jésus » — réveillent cette
douleur dans le cœur ; ils nous
préparent à recevoir et à partager
plus abondamment la miséricorde de
Dieu.

Le Catéchisme de l’Église nous
rappelle également qu’à côté du
sacrement de pénitence, seul lieu où
Jésus nous libère des péchés graves,
nous pouvons également recevoir
par d’autres moyens la réconciliation
pour les autres péchés. L’Écriture
Sainte et les Pères citent, entre
autres, « les efforts de réconciliation



avec le prochain, les larmes de
pénitence, le souci du salut du
prochain (cf. Jc 5, 20), l’intercession
des saints et la pratique de la charité
“qui couvre une multitude de
péchés” (1 P 4, 8) » [13]. Cependant
l’Église ne manque pas de
recommander aussi la confession
sacramentelle pour ces fautes moins
graves. Saint Paul VI nous a rappelé
que « la confession fréquente reste
une source privilégiée de sainteté, de
paix et de joie » [14]. Et saint
Josémaria : « Recourez toutes les
semaines, et chaque fois que vous en
aurez besoin, sans pour autant
donner prise aux scrupules, au saint
sacrement de la Pénitence, au
sacrement du pardon divin […] et
nous redécouvrirons le monde dans
une perspective pleine de joie, car ce
monde est sorti beau et propre des
mains de Dieu. Et si nous apprenons
à nous repentir, c’est empreint de
cette même beauté que nous le lui
rendrons » [15].



La confession fréquente nous permet
d’affiner notre cœur et nous
empêche de nous habituer à notre
froideur, à notre résistance à l’amour
de Dieu. Benoît XVI a déclaré un
jour : « Il est vrai que nos péchés sont
presque toujours les mêmes, mais
nous nettoyons nos maisons, nos
chambres, au moins une fois par
semaine, même si la saleté est
toujours la même, afin de vivre dans
un endroit propre, de repartir à
zéro ; sinon, la saleté ne se voit peut-
être pas, mais elle s’accumule. Il en
va de même pour l’âme, pour moi-
même ; si je ne me confesse jamais,
l’âme est négligée et, en fin de
compte, je suis toujours satisfait de
moi-même et je ne comprends plus
que je dois aussi m’efforcer d’être
meilleur, que je dois aller de l’avant.
Et cette purification de l’âme, que
Jésus nous donne dans le sacrement
de la confession, nous aide à avoir
une conscience plus éveillée, plus
ouverte, et donc à mûrir



spirituellement et en tant que
personne humaine » [16].

« Le sacrement de la réconciliation
doit retrouver sa place centrale dans
la vie chrétienne » [17], a écrit le pape
François. Au-delà de la guérison des
grandes blessures, il est un allié
nécessaire dans la vie chrétienne
quotidienne : il nous aide à nous
connaître de mieux en mieux et à
nous familiariser avec le cœur
miséricordieux de Dieu. Il est difficile
de surmonter en une fois toutes les
routines ou les dispositions qui nous
conduisent au mal : la grâce compte
sur l’histoire, et elle doit s’unifier
avec la nôtre [18]. C’est pourquoi, sans
attentes irréalistes qui pourraient
nous faire désespérer de notre
faiblesse, voire de la grâce, gardons
toujours les yeux fixés sur Jésus ; ne
manquons pas de nous tourner vers
celui qui veut et peut nous guérir.
Car la vie spirituelle est «
commencement et recommencement



continuels. – Recommencer ? Oui !
Chaque fois que tu fais un acte de
contrition » [19].

Andrés Cárdenas Matute

[1]. Saint Josémaria, Chemin, n° 309.

[2]. Cf., par exemple, Jn 3, 17 ; 12, 47.

[3]. Pape François, Homélie, 25 mars
2022.

[4]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
253.

[5]. Cf. Missel romain, Préparation
pénitentielle.

[6]. Ibid.

[7]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 75.

[8]. Saint Josémaria, Forge, n° 494.



[9]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 57.

[10]. Saint Augustin, Sermon 96, n° 8.

[11]. F. Ocariz, Message pastoral, 21
octobre 2023.

[12]. Cf.Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 1452-1453.

[13]. Ibid., n° 1434.

[14]. Saint Paul VI, Ex.ap. Gaudete in
Domino, n° 52.

[15]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
219.

[16]. Benoît XVI, Catéchèse, 15 octobre
2005.

[17]. Pape François, Misericordia et
misera, n° 11.

[18]. Cf. Pape François, Gaudete et
exsultate, n° 50.



[19]. Forge, n° 384.

Andrés Cárdenas Matute

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-fr/article/combat-

proximite-mission-6-plus-grand-que-
ton-coeur-contrition-et-reconciliation/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/combat-proximite-mission-6-plus-grand-que-ton-coeur-contrition-et-reconciliation/
https://opusdei.org/fr-fr/article/combat-proximite-mission-6-plus-grand-que-ton-coeur-contrition-et-reconciliation/
https://opusdei.org/fr-fr/article/combat-proximite-mission-6-plus-grand-que-ton-coeur-contrition-et-reconciliation/
https://opusdei.org/fr-fr/article/combat-proximite-mission-6-plus-grand-que-ton-coeur-contrition-et-reconciliation/

	Combat, proximité, mission (6) : « Plus grand que ton cœur » : Contrition et réconciliation

