
opusdei.org

Combat, Proximité,
Mission (17) « Voici
ta Mère » Marie sur
notre chemin vers la
sainteté

Comme le font souvent les
mères, Marie nous précède sur
le chemin. Elle devine ce dont
nous avons besoin et nous le
prépare, souvent de manière si
discrète que nous ne nous en
rendons même pas compte.

12/09/2025



« Voici ta mère » (Jn 19, 27). Lorsque
Jésus, agonisant sur la croix,
s’adressait ainsi à saint Jean et à
sainte Marie, il leur révélait quelque
chose de très profond, de très réel :
l’une de ces « choses qui étaient
cachées depuis la création du monde
» (Mt 13, 35). Jésus ne leur donnait
pas des titres honorifiques : Marie est
vraiment notre Mère et nous sommes
ses enfants.

« La maternité de Marie, à travers le
mystère de la croix, a fait un bond
inimaginable. La Mère de Jésus est
devenue la nouvelle Ève, car le Fils
l’a associée à sa mort rédemptrice,
source de vie nouvelle et éternelle
pour tout être humain qui vient au
monde » [1]. En ce moment solennel et
douloureux, Jésus nous montre
jusqu’où va le don infini qu’il nous a
fait en s’incarnant. Dieu ne sait pas
faire les choses à moitié : là où il
entre, il va jusqu’au bout. Il est entré
dans notre humanité et l’a comblée



de ses bénédictions ; et l’une des plus
grandes est celle d’être, avec lui, les
enfants de celle qui est bénie entre
toutes les femmes (cf. Lc 1, 42).

Tout comme il serait erroné de voir
dans l’Ascension un Jésus qui
s’éloigne, et de réduire les
sacrements à une consolation face à
cette « distance », il serait également
erroné de penser qu’après
l’Assomption de Marie au ciel, sa
présence maternelle auprès de ses
enfants est moindre que lorsqu’elle
vivait sur cette terre. « Marie a été
élevée corps et âme à la gloire du
ciel, et avec Dieu, elle est reine du
ciel et de la terre. Est-elle pour autant
éloignée de nous ? Au contraire. C’est
précisément en étant avec Dieu et en
Dieu qu’elle est très proche de
chacun de nous. Quand elle était sur
terre, elle ne pouvait être proche que
de certaines personnes. En étant en
Dieu, qui est proche de nous, mieux
encore, qui est « à l’intérieur » de



nous tous, Marie participe de cette
proximité de Dieu. En étant en Dieu
et avec Dieu, Marie est proche de
chacun de nous, elle connaît notre
cœur, elle peut entendre nos prières,
elle peut nous aider par sa bonté
maternelle » [2].

L’Évangile nous donne peu de détails
sur la vie de notre Mère, mais
chacune de ces occasions est chargée
de sens pour ses enfants : chacune
est une fenêtre par laquelle nous
pouvons nous pencher sur sa vie et
sa personne, pour l’aimer davantage
et pour nous savoir de plus en plus
ses enfants. En méditant ces
passages, nous pouvons découvrir en
elle trois attitudes fondamentales :
Marie accueille le Christ, elle le 
contemple et elle le donne. Et, depuis
la proximité de Dieu, elle exerce
désormais sa maternité en nous
conduisant sur ce même chemin :
avec Marie, nous allons et nous



revenons à Jésus[3]. Et, avec elle aussi,
nous l’amenons à tous.

Il en est ainsi, et qu’il en soit ainsi

Ce jour-là à Nazareth, un jour aussi
ordinaire en apparence que les
autres, sainte Marie ne pouvait
imaginer à quel point son fiat allait
devenir le plus grand acte de foi et
d’obéissance de l’histoire. Le verbe
par lequel Marie répond à l’ange, et
qui se traduit par « fiat » ou « qu’il en
soit ainsi », apparaît dans l’original
grec de saint Luc (génoito) avec un
mode verbal qui exprime l’urgence
du cœur pour que quelque chose se
produise (cf. Lc 1, 38). Mais en fait,
notre Mère n’a pas dit « fiat » ni «
génoito ». Le mot qui, sur les lèvres
de Marie, correspondrait plus
exactement à cette expression est «
amen ». C’est ainsi que parlait un juif
lorsqu’il voulait dire à Dieu « oui,
qu’il en soit ainsi ». La racine de ce
mot hébreu signifie solidité,



conviction intérieure : il confirme ce
qui a été dit comme une parole
ferme, stable, contraignante. Sa
traduction exacte est : « Ainsi est-ce
et ainsi soit-il » [4].

L’accueil que fait Marie ne se réduit
pas à un moment isolé de sa vie :
c’est une disposition constante. De la
visite de l’ange jusqu’à la croix, son
cœur reste attentif à la volonté de
Dieu. « Toute sa vie a été un
pèlerinage d’espérance aux côtés du
Fils de Dieu et son Fils ; un
pèlerinage qui, à travers la croix et la
résurrection, lui a fait atteindre la
patrie, l’étreinte de Dieu »[5]. Que de
fois le Seigneur nous demande aussi
des choses qui requièrent notre «
Amen, qu’il me soit fait selon ta
parole » personnel ! Que de fois il
nous attend les bras ouverts, comme
un père qui se penche et appelle son
petit enfant ! Le laissons-nous entrer
sans réserve dans nos pensées, dans
nos décisions et dans nos actions ?



Nous laissons-nous embrasser par
lui ?

Ce n’est pas un hasard si, en recevant
le corps eucharistique du Christ,
nous répondons « Amen » : tout
comme Marie a accueilli le Verbe
pour qu’il s’incarne en elle, nous
l’accueillons nous aussi pour qu’il
grandisse et vive en nous. « Il existe
donc une analogie profonde entre le 
fiat prononcé par Marie aux paroles
de l’Ange et l’amen que chaque fidèle
prononce lorsqu’il reçoit le corps du
Seigneur » [6]. Accueillons-le avec elle,
avec la « pureté, l’humilité et la
dévotion » avec lesquelles notre
mère l’a accueilli la première fois, et
toujours.

Tout unir dans le cœur

La contemplation est une autre
attitude fondamentale dans la vie de
Marie, et c’est aussi par ce chemin
que notre Mère veut nous conduire.
« Être contemplatifs ne dépend pas



des yeux, mais du cœur. Et c’est là
qu’intervient la prière, comme acte
de foi et d’amour, comme
“respiration” de notre relation avec
Dieu » [7]. Dans les Évangiles, Marie
prononce très peu de mots par
rapport au rôle qu’elle joue dans les
différents épisodes. De la visite des
bergers à Bethléem jusqu’à la croix,
Marie garde et médite dans son cœur
les mystères de son Fils (Lc 2, 19).

Dans le silence de Nazareth, dans la
prière à Cana, pendant la vie
publique, nous voyons une Mère qui
médite, qui observe et qui se laisse
transformer par la présence de Jésus.
Sur le chemin du Calvaire, il est facile
d’imaginer la rencontre entre la
Mère et le Fils, lorsque « avec un
immense amour Marie regarde Jésus,
et Jésus regarde sa Mère ; leurs
regards se croisent, et chaque cœur
déverse dans l’autre sa propre
douleur » [8]. Et au matin lumineux de
la Résurrection, inondée par la gloire



du Ressuscité, elle anticipe la
splendeur de l’Église[9], qui vit aussi «
dans ses membres fragiles […].
Beaucoup d’entre eux sont des
femmes, comme la vieille Élisabeth et
la jeune Marie ; des femmes pascales,
apôtres de la résurrection » [10].

Le regard contemplatif, cette «
respiration » de l’âme, nous permet
de comprendre peu à peu le sens de
ce qui se passe dans notre vie et ce
que Dieu attend de nous. « C’est ce
qu’exprime l’Évangile dans le regard
de Marie, qui regardait avec son
cœur. Dans l’Évangile, la meilleure
expression de ce que pense un cœur
se trouve dans les deux passages de
saint Luc qui nous disent que Marie
“gardait précieusement (syneterei)
toutes ces choses, les méditant
(symballousa) dans son cœur (cf. Lc
2, 19.51)”. Et ce que Marie gardait
précieusement et méditait “n’était
pas seulement « la scène » qu’elle
voyait, mais aussi ce qu’elle ne



comprenait pas encore et qui
pourtant restait présent et vivant
dans l’attente de tout unir dans son
cœur » [11].

Comme de petits enfants qui parfois
ne parviennent pas à accomplir une
tâche difficile, nous pouvons
toujours compter sur notre Mère
pour nous guider sur ce chemin de la
contemplation. « Marie nous parle,
elle s’adresse à nous, elle nous invite
à connaître la parole de Dieu, à
aimer la parole de Dieu, à vivre avec
la parole de Dieu, à penser avec la
parole de Dieu » [12]. Si nous la
laissons nous prendre par la main,
elle nous donnera la patience face
aux choses que nous ne comprenons
pas et nous aidera à relier les points
apparemment sans rapport, comme
dans ces dessins où la figure
n’apparaît qu’à la fin d’un tracé
patient.

Toujours donner Jésus



Dès le début de sa vocation
maternelle, Marie comprend que
Jésus est un trésor à partager avec
tous : le Seigneur a fait « de grandes
choses » en elle (Lc 1, 49), non pour
sa gloire personnelle, mais pour le
bien de toute l’humanité. La joie du 
Magnificat reflète une profonde
expérience de filiation divine : Marie
perçoit l’immense amour du Père,
qui se déverse sur elle, lui confiant ce
qu’il a de plus grand, son Fils bien-
aimé. Plus que tout autre être
humain avant et après elle, elle se
découvre remplie de Dieu, de
l’amour de Dieu. Et cette
surabondance la pousse à conduire
tous les hommes à Jésus.

Marie ne cesse de donner son Fils :
elle l’offre enfant aux bergers et aux
mages (cf. Lc 2, 16-20 ; Mt 2, 10-11) :
elle le met dans les bras de Siméon et
d’Anne (cf. Lc 2, 25-38) ; elle le laisse
si « libre » qu’il se perd même à
Jérusalem ; elle « provoque » le



miracle à Cana et invite chacun à
écouter ce qu’Il nous dit (cf. Jn 2,
3-5) ; elle laisse Jésus s’occuper de sa
mission, même si ses proches parents
le réclament (cf. Mt 12, 46-50) ; elle
accepte la volonté du Père et, au pied
de la croix, elle se livre avec Jésus à
l’humanité tout entière (cf. Jn 19, 25).
Et il est facile d’imaginer les
conversations, si pleines de Jésus,
qu’elle a dû avoir avec les disciples
après l’Ascension… Comme celles
qu’elle veut avoir avec nous, et avec
tous ceux qui, comme le disciple
bien-aimé, l’accueillent dans leur
maison et dans leurs affaires (cf. Jn
19, 27).

Chacun est fils à sa manière

Une fois, saint Josémaria a partagé
ses souvenirs d’une visite qu’il a faite
à Séville pendant la Semaine Sainte :
« Je suis sorti dans la rue alors que
les confréries défilaient déjà… Et
quand j’ai vu tous ces gens, ces



hommes pieux qui accompagnaient
la Vierge dans les processions, j’ai
pensé : c’est ça la pénitence, c’est ça
l’amour. C’était très beau. Puis,
quand j’ai vu… je ne sais plus quel « 
paso » c’était, je ne me souviens plus
quelle statue de la Vierge… Les
bijoux, les lumières importaient
peu… L’important, c’était l’amour, les
« saetas », les compliments : tout !
J’étais là, à la regarder, et je me suis
mis à prier… J’ai perdu conscience de
l’endroit où j’étais. En voyant cette
statue si belle de la Vierge, je ne me
rendais même plus compte que
j’étais à Séville, ni dans la rue. Et
quelqu’un m’a touché ainsi, sur
l’épaule. Je me suis retourné et j’ai
trouvé un homme de là-bas qui m’a
dit : « Mon père, celle-ci ne vaut rien ;
c’est la nôtre qui vaut quelque
chose ! ». Au premier abord, cela m’a
presque semblé blasphématoire. Puis
j’ai pensé : il a raison ; quand je
montre des portraits de ma mère,
même si je les aime tous, je dis aussi :



celui-ci, c’est celui-ci qui est le bon » 
[13].

Chacun de nous peut avoir son « bon
» portrait de sa Mère céleste : il ne
s’agit pas nécessairement d’une
image, mais d’une manière très
personnelle de lui parler, de l’aimer,
de lui confier ce qui remplit notre
cœur. « Chaque chrétien peut, en
jetant un regard en arrière,
reconstruire l’histoire de ses
relations avec la Mère du Ciel. Une
histoire dans laquelle il y a des dates,
des personnes et des lieux concrets,
des faveurs que nous reconnaissons
comme venant de Notre Dame, et des
rencontres chargées d’une saveur
particulière. Nous nous rendons
compte que l’amour que Dieu nous
manifeste à travers Marie a toute la
profondeur du divin et, en même
temps, la familiarité et la chaleur
propres à l’humain » [14].



Comme le font souvent les mères,
mais d’une manière encore plus
subtile, Marie nous précède sur le
chemin. Elle devine ce dont nous
avons besoin et nous le prépare,
souvent de manière si discrète que
nous ne nous en rendons même pas
compte. Et même si elle se réjouit
lorsque nous la remercions pour ses
attentions maternelles, elle prend
toujours soin de nous, même sans
remerciement. Sainte Marie, nous
savons que vous le ferez, mais cela
nous fait tant de bien de vous le
demander : iter para tutum,
préparez-nous un chemin sûr !

[1]Léon XIV, Homélie, 9 juin 2025.

[2]Benoît XVI, Homélie, 15 août 2005.

[3]Cf. Saint Josémaria, Chemin, n° 495.



[4] Cf. R. Cantalamessa, L’anima di
ogni sacerdozio, Ancora, Milan 2014,
p. 53 (El alma de todo sacerdocio,
Monte Carmelo, Burgos, 2010).

[5]Léon XIV, Angelus, 15 août 2025.

[6]Saint Jean-Paul II, Ecclesia de
Eucharistia, n° 55.

[7]Pape François, Audience, 5 mai
2021.

[8]Saint Josémaria, Chemin de Croix,
4ème station.

[9]Cf. Sedulius, Carmen paschale, 5,
358-364.

[10]Léon XIV, Homélie, 15 août 2025.

[11] Pape François, Dilexit nos, n. 19.

[12]Benoît XVI, Homélie, 15 août 2005.

[13]Propos de saint Josémaria
recueillis dans A. Sastre, Tiempo de
caminar, Madrid, Rialp 1989, p. 312.



[14] Saint Josémaria, « Recuerdos del
Pilar », dans Escritos Varios: Edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid 2018,
p. 275.

Giovanni Vassallo – Carlos
Ayxelà

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-fr/article/combat-

proximite-mission-17-voici-ta-mere-
marie-sur-notre-chemin-vers-la-

saintete/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/combat-proximite-mission-17-voici-ta-mere-marie-sur-notre-chemin-vers-la-saintete/
https://opusdei.org/fr-fr/article/combat-proximite-mission-17-voici-ta-mere-marie-sur-notre-chemin-vers-la-saintete/
https://opusdei.org/fr-fr/article/combat-proximite-mission-17-voici-ta-mere-marie-sur-notre-chemin-vers-la-saintete/
https://opusdei.org/fr-fr/article/combat-proximite-mission-17-voici-ta-mere-marie-sur-notre-chemin-vers-la-saintete/
https://opusdei.org/fr-fr/article/combat-proximite-mission-17-voici-ta-mere-marie-sur-notre-chemin-vers-la-saintete/

	Combat, Proximité, Mission (17) « Voici ta Mère » Marie sur notre chemin vers la sainteté

