
opusdei.org

Combat, proximité,
mission (11) : « Chez
soi ou en voyage,
nuit et jour » : le
plan de vie (I)

Le plan de vie spirituelle, plus
qu’un « système », est
l’engagement dans une
relation : celle d’un fils avec son
Père. Et cette relation est le
cœur de la sainteté. Article de la
série « Combat, proximité,
mission ».

06/02/2025



« Écoute » : ainsi commence l’une des
grandes prières de l’Ancien
Testament, connue sous le nom de 
Shéma Israël. Elle est rapportée dans
le livre du Deutéronome, et Jésus la
cite en réponse à la question sur le
premier et le plus grand
commandement : « Écoute, Israël : le
Seigneur notre Dieu est l’Unique. Tu
aimeras le Seigneur ton Dieu de tout
ton cœur, de toute ton âme et de
toute ta force ». (Dt 6, 4-5 ; Mc 12,
29-30). Mais cette prière ne se limite
pas à ce commandement ; elle insiste
aussi sur l’importance des actions
concrètes quotidiennes, pour garder
le cœur et l’esprit en harmonie avec
Dieu :

« Ces paroles que je te donne
aujourd’hui resteront dans ton cœur.
Tu les rediras à tes fils, tu les
répéteras sans cesse, à la maison ou
en voyage, que tu sois couché ou que
tu sois levé ; tu les attacheras à ton
poignet comme un signe, elles seront



un bandeau sur ton front, tu les
inscriras à l’entrée de ta maison et
aux portes de ta ville » (Dt 6, 6-9).

Pour un chrétien, il s’agit d’un appel
fort à vivre avec un cœur en dialogue
constant avec Dieu le Père, le Fils et
l’Esprit Saint. Les saints et les auteurs
spirituels ont toujours proposé des
moyens concrets pour nourrir ce
dialogue, comme consacrer du temps
à la prière et à la lecture spirituelle,
fréquenter l’Eucharistie, prier le
chapelet et terminer la journée par
un examen de conscience. Avec ce
même sens pratique, saint Josémaria
a commencé très tôt à parler d’un
plan de vie spirituelle, ou plus
simplement, comme on avait
l’habitude de l’appeler à l’époque,
d’un « plan de vie » [1]

Buts, objectifs et processus

Dans une de ses lettres à Timothée,
saint Paul encourage son jeune
disciple à vivre une vie de piété et de



sainteté avec un esprit sportif : «
Exerce-toi, au contraire, à la piété. En
effet, l’exercice physique n’a qu’une
utilité partielle, mais la religion
concerne tout, car elle est promesse
de vie, de vie présente et de vie
future » (1 Tm 4, 7-8). Dans d’autres
lettres, il rappelle que Dieu veut que
nous collaborions à sa grâce ; et,
encore une fois, compare notre
réponse à un sport : « Vous savez
bien que, dans le stade, tous les
coureurs participent à la course,
mais un seul reçoit le prix. Alors,
vous, courez de manière à l’emporter
» (1 Co 9, 24) [2].

Dans le sport, comme dans bien
d’autres domaines de la vie, il est
important de se fixer des objectifs. Si
quelqu’un va à la salle de sport sans
but précis et se contente d’essayer ce
qui lui vient à l’esprit, il risque de
perdre son temps, de s’ennuyer
rapidement ou, pire, de se blesser. Il
en va de même pour l’apprentissage



d’une compétence, l’élaboration d’un
projet ou le lancement d’une
entreprise. Sans but ni plan, il est
facile de se disperser et gaspiller ses
efforts. Ainsi, lorsque nous
regardons notre vie comme Dieu la
regarde, c’est-à-dire avec toutes les
petites choses qui la composent, mais
aussi dans toute son ampleur et sa
profondeur, nous avons également
besoin d’un objectif clair : devenir
saints, guidés et « inondés » par la
grâce [3], et aider beaucoup d’autres à
trouver et à goûter la joie de la vie en
Dieu.

Cependant, s’il est important d’avoir
des objectifs clairs, cela ne suffit pas.
Par exemple, pour gagner un
championnat, développer une
entreprise florissante ou réussir ses
études, il ne suffit pas de savoir ce
que l’on veut. Les bons résultats
exigent non seulement d’avoir une
vision claire de ses objectifs, mais
aussi d’adopter une bonne stratégie.



Pour un entraîneur, par exemple,
cette bonne stratégie concerne la
manière dont les joueurs sont
recrutés et dont les séances
d’entraînement sont organisées. Pour
un entrepreneur, il s’agit de la
stratégie de recrutement, du
développement des produits et du
déploiement des campagnes de
marketing. Pour un étudiant, cela
renvoie à la façon de prendre des
notes, à suivre un plan de révision et
à se préparer aux examens.

Dans la vie spirituelle, avoir un plan
de vie concret est un moyen de
faciliter (ne serait-ce qu’en éliminant
les obstacles) l’action de l’Esprit
Saint, qui nous guide et nous
transforme [4]. « L’invitation à la
sainteté, que Jésus-Christ adresse à
tous les hommes sans exception,
exige de chacun de nous qu’il cultive
la vie intérieure, et qu’il s’exerce
quotidiennement aux vertus
chrétiennes » [5]. Avoir pour objectif



clair de vivre et de grandir dans la
sainteté est une condition essentielle
pour avancer sur ce chemin. Mais si
nous nous concentrons uniquement
sur le but, nous risquons de nous
décourager rapidement. Face à notre
inconstance et à notre faiblesse, nous
pourrions facilement devenir
impatients avec nous-mêmes, voire
avec Dieu, en pensant que nous ne
sommes pas assez bons ou que Dieu
n’a jamais voulu que nous visions si
haut. Saint Paul, par exemple, nous
exhorte à prier sans cesse (cf. 1 Th 5,
17). Mais encore faut-il se demander
comment rendre cela réaliste et
durable. Il serait difficile, voire
mauvais pour la santé (physique ou
spirituelle), de prier toujours de la
même manière, tout comme il serait
malsain de se nourrir d’un seul
aliment.

Saint Josémaria nous a donc
encouragés à être fidèles au plan de
vie, conçu comme un « régime



spirituel » équilibré et adapté aux
gens ordinaires : « Celui qui suit nos
normes de vie, celui qui s’efforce de
les observer, en temps de santé
comme en temps de maladie, dans la
jeunesse et dans la vieillesse, au
soleil et dans la tempête, quand cela
lui est facile comme quand cela lui
coûte, ce fils-là est prédestiné, s’il
persévère jusqu’à la fin : je suis sûr
de sa sainteté » [6].

Cette fidélité n’est cependant pas
comparable à l’application de
l’étudiant qui obtient de bonnes
notes parce qu’il consacre du temps à
l’étude. Dans le domaine de la grâce,
bien que l’effort personnel compte,
les choses sont différentes de celles
du monde naturel. La sainteté, la
grandeur à laquelle Dieu nous
appelle, nous est déjà donnée en
abondance comme un don et elle
nous est encore offerte comme un
don gratuit, en particulier à travers
les sacrements. C’est pourquoi, plus



qu’une force héroïque, elle requiert
beaucoup d’humilité : une pauvreté
d’esprit et une profonde gratitude
pour tout ce que Dieu nous donne. Il
désire entretenir avec nous une
intimité toujours plus grande, que
nous nous appuyions sur lui avant
tout et que nous nous laissions
transformer par sa grâce. C’est cet
effort pour maintenir un dialogue
constant avec un Dieu qui habite
déjà en nous, qui est l’essence même
de la sainteté. Dans cette perspective,
le plan de vie spirituelle n’est pas du
tout un système, mais l’engagement,
profondément enraciné en nous,
d’une relation : celle d’un fils avec
son Père. Et cette relation est le cœur
même de la sainteté.

Guidés par l’Esprit

L’inévitable effort requis pour suivre
un plan de vie comporte certains
risques contre lesquels il convient de
se prémunir. L’un de ces risques



consiste à accorder trop d’attention à
l’accomplissement du plan lui-même
et pas assez à la relation que ce plan
est censé favoriser. En d’autres
termes, il peut nous arriver d’oublier
que la sainteté personnelle n’est pas
le résultat d’une série de choses
accomplies, mais bien une
transformation que seul l’Esprit Saint
peut opérer en chacun de nous : «
Dialogue assidûment avec le Saint-
Esprit, ce Grand Inconnu : c’est lui
qui doit te sanctifier. N’oublie pas
que tu es temple de Dieu. — Le
Paraclet est au centre de ton âme :
écoute-le et suis docilement ses
inspirations » [7]

Le rôle de l’Esprit Saint ne se limite
pas simplement à nous aider dans
nos efforts pour devenir saint,
penser ainsi reviendrait à voir les
choses à l’envers. Il est le premier
moteur, le guide, l’architecte même
de notre sainteté [8]. Nous pourrions
même dire qu’il est impossible de



grandir en sainteté simplement en
élaborant un plan. Non seulement
parce que l’entreprise est au-dessus
de nos forces, mais aussi parce que
nous ne savons pas très bien en quoi
elle consiste, ni quelle forme elle doit
prendre : il arrive qu’au fur et à
mesure que nous avançons dans la
vie (parfois même dans la journée !),
elle finisse par se révéler très
différente, bien meilleure et plus
belle, que ce que nous avions
imaginé au départ. C’est pourquoi
s’attacher à une idée trop étroite de «
notre sainteté » pourrait même
devenir un obstacle à l’œuvre de
l’Esprit Saint dans notre âme.

Bien sûr, il existe nombre d’éléments
communs dans la vie des saints, car
la sainteté est l’œuvre de l’Esprit
Saint, qui façonne le Christ en nous
et nous conduit vers le Père [9]. En
outre, le même Esprit a inspiré
divers charismes et spiritualités dans
l’Église, offrant des chemins concrets



à suivre. Cependant, même une
vocation spécifique dans l’Église —
qu’il s’agisse de la vocation à l’Opus
Dei ou de l’appartenance à toute
autre famille spirituelle — n’épuise
pas la créativité de l’Esprit Saint, ni
n’efface l’unicité de chaque
personne. Au contraire, chacun de
ces chemins offre les moyens
d’épanouir et d’élever ces
caractéristiques uniques. C’est
pourquoi notre Prélat nous a écrit
que « tout comme l’Évangile, l’esprit
de l’Œuvre ne se superpose pas à ce
que nous sommes ; au contraire, il
vivifie notre être : c’est une semence
destinée à croître dans le terreau de
chacun. » [10]

Saint Josémaria en était bien
conscient lorsqu’il a conçu le plan de
vie spirituelle pour ses enfants dans
l’Opus Dei. Sans minimiser
l’importance des pratiques concrètes
de piété, il écrivait : « Elles ne
doivent pas devenir des normes



rigides, tels des compartiments
étanches ; elles indiquent un
itinéraire souple, adapté à ta
condition d’homme qui vit en pleine
rue, accomplissant un travail
professionnel intense, et ayant des
obligations et des relations sociales
que tu ne dois pas négliger, car c’est
dans ces occupations-là que se
poursuit ta rencontre avec Dieu. Ton
plan de vie sera comme ce gant
élastique qui s’adapte parfaitement à
la main qui l’enfile » [11]. Dans le
même ordre d’idées, il avait
l’habitude de dire que dans l’Œuvre
on peut parcourir la route de
plusieurs manières. On peut marcher
à droite, à gauche, faire des zig-zag, à
pieds, à cheval. Il y a cent mille
façons de parcourir le chemin divin :
selon les circonstances, chacun sera
obligé, de suivre l’une ou l’autre
selon ce que lui dicte sa conscience.
La seule chose nécessaire est de ne
pas s’égarer » [12]



Mais précisément parce que notre
sainteté est quelque chose de plus
beau et de plus personnel que
n’importe quel protocole générique,
un plan de vie spirituelle demeure
précisément un moyen de parvenir à
la sainteté. Les moments quotidiens
de prière et de lecture spirituelle, la
réception fréquente des sacrements,
l’accompagnement et la formation
spirituels constants — tout cela revêt
une grande importance, même si la
sainteté ne se limite pas seulement à
ces pratiques. Ce sont des moyens
qui nous permettent de rester en
dialogue constant avec Dieu, de nous
familiariser avec sa présence
invisible dans notre vie, de l’écouter
et d’être prêts à suivre ses
inspirations avec docilité ; des
moyens qui, en fin de compte, nous
conduisent à « demeurer dans son
amour » (cf. Jn 15, 9).

La distinction entre ces moyens et la
primauté de l’action de l’Esprit Saint



doivent également se refléter dans
l’accompagnement spirituel que nous
recevons et offrons aux autres. En
particulier lorsque nous
commençons à avancer sur le
chemin, nous devons nous efforcer
d’acquérir des habitudes solides pour
structurer notre plan de vie
spirituelle. Mais dès le début, et de
plus en plus avec le temps, nous
devons également prêter attention à
des aspects plus personnels et
relationnels : Que me dit l’Esprit
Saint ? Ma prière est-elle un véritable
dialogue empreint d’amour ? Est-ce
que je cherche vraiment le
Seigneur ? Où était mon cœur
pendant la Sainte Messe ou lorsque
je récite le Saint Rosaire ? Ma lecture
quotidienne de l’Évangile est-elle une
rencontre avec Jésus ? Ma visite au
Saint-Sacrement a-t-elle été une visite
à quelqu’un que j’aime ? Ai-je essayé
de répondre aux inspirations de
l’Esprit Saint ?



Plus nous sommes dociles à l’action
douce de l’Esprit Saint dans notre
cœur, plus nous trouverons la paix et
la joie dans la réalisation de notre
plan de vie. Pour illustrer cela de
manière imagée, nous comprendrons
que Dieu veut que nous soyons
comme des entraîneurs qui visent
haut, mais qui aiment aussi le jeu et
aiment leurs joueurs ; comme des
entrepreneurs qui se réjouissent
dans l’aventure et souhaitent servir
les autres et faire prospérer leurs
employés ; ou comme des étudiants
qui aiment apprendre et découvrir
de nouveaux domaines de
connaissance. C’est dans cette
direction que saint Josémaria a
toujours voulu nous guider : « Laisse
ton cœur se laisser emporter par la
grâce, laisse-le s’envoler ! Car s’il est
vrai que le cœur de l’homme est
attiré vers les choses basses, il a aussi
des ailes pour s’envoler haut,
jusqu’au Cœur de Dieu» [13]



[1]. Cf. saint Josémaria, Amis de Dieu,
n° 149-153 ; E. Álvarez, « Plan de vie
», in Diccionario de San Josemaría
Escrivá de Balaguer, Burgos, Monte
Carmelo, 2013 (disponible sur
opusdei.org/fr/article/plan-de-vida-
opus-dei-diccionario-san-josemaria).

[2].Cf. aussi Ph 3, 13-14 ; 2 Tm 4, 7-8.

[3]. « Tu te verras très souvent inondé,
ivre de la grâce de Dieu : quel grand
péché si tu n’y répondais pas !
» (Saint Josémaria, Forge n° 1007).

[4]. Cf. Rm 8, 14-17 ; 2 Co 3, 18.

[5].Amis de Dieu, n° 3.

[6].Saint Josémaria, Lettre 2, n° 59.

[7]. Saint Josémaria, Chemin, n° 57.

[8].Cf. J. Philippe, À l’école de l’Esprit
Saint, Madrid, Rialp, 2017, chap. 1.



[9].Cf. Rm 8, 9-16 ; Ep 2 ,18.

[10]. Mgr F. Ocariz, Lettre pastorale, 9
janvier 2018, n° 11.

[11]Amis de Dieu, n° 149.

[12].Saint Josémaria, Lettre 10, n° 19.

[13].Saint Josémaria, Notes prises lors
d’une réunion de famille à Santiago
du Chili, 29 juin 1974, cité dans 
Catéchèse en Amérique (1974), vol II,
p. 45 (AGP, bibliothèque, P04).

Oskari Juurikkala

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-fr/article/combat-

proximite-mission-11-chez-soi-ou-en-
voyage-nuit-et-jour-le-plan-de-vie-i/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/combat-proximite-mission-11-chez-soi-ou-en-voyage-nuit-et-jour-le-plan-de-vie-i/
https://opusdei.org/fr-fr/article/combat-proximite-mission-11-chez-soi-ou-en-voyage-nuit-et-jour-le-plan-de-vie-i/
https://opusdei.org/fr-fr/article/combat-proximite-mission-11-chez-soi-ou-en-voyage-nuit-et-jour-le-plan-de-vie-i/
https://opusdei.org/fr-fr/article/combat-proximite-mission-11-chez-soi-ou-en-voyage-nuit-et-jour-le-plan-de-vie-i/

	Combat, proximité, mission (11) : « Chez soi ou en voyage, nuit et jour » : le plan de vie (I)

