
opusdei.org

Catéchisme de
l'Eglise Catholique

Nous avons rassemblé quelques
points sur la constitution
hiérarchique de l'Eglise, la
vocation des laïcs et leur
participation à la mission
sacerdotale, prophétique et
royale du Christ. (n° 874-913)

03/03/2006

La constitution hiérarchique de
l’Église. Pourquoi le ministère
ecclésial ?



874 Le Christ est lui-même la source
du ministère dans l’Église. Il l’a
instituée, lui a donné autorité et
mission, orientation et finalité :

Le Christ Seigneur, pour assurer au
Peuple de Dieu des pasteurs et les
moyens de sa croissance, a institué
dans son Église des ministères variés
qui tendent au bien de tout le corps.
En effet, les ministres qui disposent
du pouvoir sacré, sont au service de
leurs frères, pour que tous ceux qui
appartiennent au Peuple de Dieu (...)
parviennent au salut (LG 18).

875 " Comment croire sans d’abord
entendre ? Et comment entendre
sans prédicateur ? Et comment
prêcher sans être d’abord envoyé ?
" (Rm 10, 14-15). Personne, aucun
individu ni aucune communauté, ne
peut s’annoncer à lui-même
l’Évangile. " La foi vient de l’écoute
" (Rm 10, 17). Personne ne peut se
donner lui-même le mandat et la



mission d’annoncer l’Évangile.
L’envoyé du Seigneur parle et agit
non pas par autorité propre, mais en
vertu de l’autorité du Christ ; non pas
comme membre de la communauté,
mais parlant à elle au nom du Christ.
Personne ne peut se conférer à lui-
même la grâce, elle doit être donnée
et offerte. Cela suppose des ministres
de la grâce, autorisés et habilités de
la part du Christ. De Lui, les évêques
et les prêtres reçoivent la mission et
la faculté (le " pouvoir sacré ") d’agir 
in persona Christi Capitis, les Diacres,
la force de servir le peuple de Dieu
dans la " diaconie " de la liturgie, de
la parole et de la charité, en
communion avec l’évêque et son
presbyterium. Ce ministère, dans
lequel les envoyés du Christ font et
donnent par don de Dieu ce qu’ils ne
peuvent faire et donner d’eux-
mêmes, la tradition de l’Église
l’appelle " sacrement ". Le ministère
de l’Église est conféré par un
sacrement propre.



876 Intrinsèquement lié à la nature
sacramentelle du ministère ecclésial
est son caractère de service. En effet,
entièrement dépendant du Christ qui
donne mission et autorité, les
ministres sont vraiment " esclaves du
Christ " (Rm 1, 1), à l’image du Christ
qui a pris librement pour nous " la
forme d’esclave " (Ph 2, 7). Parce que
la parole et la grâce dont ils sont les
ministres ne sont pas les leurs, mais
celles du Christ qui les leurs a
confiées pour les autres, ils se feront
librement esclaves de tous (cf. 1 Co 9,
19).

877 De même, il est de la nature
sacramentelle du ministère ecclésial
qu’il ait uncaractère collégial. En
effet, dès le début de son ministère,
le Seigneur Jésus institua les Douze, "
les germes du Nouvel Israël et en
même temps l’origine de la
hiérarchie sacrée " (AG 5). Choisis
ensemble, ils sont aussi envoyés
ensemble, et leur unité fraternelle



sera au service de la communion
fraternelle de tous les fidèles ; elle
sera comme un reflet et un
témoignage de la communion des
personnes divines (cf. Jn 17, 21-23).
Pour cela, tout évêque exerce son
ministère au sein du collège
épiscopal, en communion avec
l’évêque de Rome, successeur de S.
Pierre et chef du collège ; les prêtres
exercent leur ministère au sein du
presbyterium du diocèse, sous la
direction de leur évêque.

878 Enfin il est de la nature
sacramentelle du ministère ecclésial
qu’il ait uncaractère personnel. Si les
ministres du Christ agissent en
communion, ils agissent toujours
aussi de façon personnelle. Chacun
est appelé personnellement : " Toi,
suis-moi " (Jn 21, 22 ; cf. Mt 4, 19. 21 ;
Jn 1, 43) pour être, dans la mission
commune, témoin personnel, portant
personnellement responsabilité
devant Celui qui donne la mission,



agissant " en Sa personne " et pour
des personnes : " Je te baptise au nom
du Père... " ; " Je te pardonne... ".

879 Le ministère sacramentel dans
l’Église est donc un service exercé au
nom du Christ. Il a un caractère
personnel et une forme collégiale.
Cela se vérifie dans les liens entre le
collège épiscopal et son chef, le
successeur de S. Pierre, et dans le
rapport entre la responsabilité
pastorale de l’évêque pour son Église
particulière et la sollicitude
commune du collège épiscopal pour
l’Église Universelle.

Le collège épiscopal et son chef, le
Pape

880 Le Christ, en instituant les Douze,
" leur donna la forme d’un collège,
c’est-à-dire d’un groupe stable, et mit
à leur tête Pierre, choisi parmi eux "
(LG 19). " De même que S. Pierre et
les autres apôtres constituent, de par
l’institution du Seigneur, un seul



collège apostolique, semblablement
le Pontife romain, successeur de
Pierre et les évêques, successeurs des
apôtres, forment entre eux un tout
" (LG 22 ; cf. CIC, can. 330).

881 Le Seigneur a fait du seul Simon,
auquel Il donna le nom de Pierre, la
pierre de son Église. Il lui en a remis
les clefs (cf. Mt 16, 18-19) ; Il l’a
institué pasteur de tout le troupeau
(cf. Jn 21, 15-17). " Mais cette charge
de lier et de délier qui a été donnée à
Pierre a été aussi donnée, sans aucun
doute, au collège des apôtres unis à
leur chef " (LG 22). Cette charge
pastorale de Pierre et des autres
apôtres appartient aux fondements
de l’Église. Elle est continuée par les
évêques sous la primauté du Pape.

882 Le Pape, évêque de Rome et
successeur de S. Pierre, " est principe
perpétuel et visible et fondement de
l’unité qui lie entre eux soit les
évêques, soit la multitude des fidèles



" (LG 23). " En effet, le Pontife romain
a sur l’Église, en vertu de sa charge
de Vicaire du Christ et de Pasteur de
toute l’Église, un pouvoir plénier,
suprême et universel qu’il peut
toujours librement exercer " (LG 22 ;
cf. CD 2 ; 9).

883 " Lecollège ou corps épiscopal n’a
d’autorité que si on l’entend comme
uni au Pontife romain, comme à son
chef ". Comme tel, ce collège est " lui
aussi le sujet d’un pouvoir suprême
et plénier sur toute l’Église, pouvoir
cependant qui ne peut s’exercer
qu’avec le consentement du Pontife
romain " (LG 22 ; cf. CIC, can. 336).

884 " Le Collège des Évêques exerce
le pouvoir sur l’Église tout entière de
manière solennelle dans le Concile
Œcuménique " (CIC, can. 337, §1). " Il
n’y a pas de Concile Œcuménique s’il
n’est comme tel confirmé ou tout au
moins accepté par le successeur de
Pierre " (LG 22).



885 " Par sa composition multiple, ce
collège exprime la variété et
l’universalité du Peuple de Dieu ; il
exprime, par son rassemblement
sous un seul chef, l’unité du troupeau
du Christ " (LG 22).

886 " Les évêques sont, chacun pour
sa part, principe et fondement de
l’unité dans leurs Églises
particulières " (LG 23). Comme tels ils
" exercent leur autorité pastorale sur
la portion du Peuple de Dieu qui leur
a été confiée " (LG 23), assistés des
prêtres et des diacres. Mais, comme
membres du collège épiscopal
chacun d’entre eux a part à la
sollicitude pour toutes les Églises (cf.
CD 3), qu’ils exercent d’abord " en
gouvernant bien leur propre Église
comme une portion de l’Église
universelle ", contribuant ainsi " au
bien de tout le Corps mystique qui est
aussi le Corps des Églises " (LG 23).
Cette sollicitude s’étendra
particulièrement aux pauvres (cf. Ga



2, 10), aux persécutés pour la foi,
ainsi qu’aux missionnaires qui
œuvrent sur toute la terre.

887 Les Églises particulières voisines
et de culture homogène forment des
provinces ecclésiastiques ou des
ensembles plus vastes appelés
patriarcats ou régions (cf. Canon des
Apôtres 34). Les évêques de ces
ensembles peuvent se réunir en
synodes ou en conciles provinciaux. "
De même, les Conférences
épiscopales peuvent, aujourd’hui,
contribuer de façon multiple et
féconde à ce que l’esprit collégial se
réalise concrètement " (LG 23).

La charge d’enseigner

888 Les évêques, avec les prêtres,
leurs coopérateurs, " ont pour
première tâche d’annoncer l’Évangile
de Dieu à tous les hommes " (PO 4),
selon l’ordre du Seigneur (cf. Mc 16,
15). Ils sont " les hérauts de la foi, qui
amènent au Christ de nouveaux



disciples, les docteurs authentiques "
de la foi apostolique, " pourvus de
l’autorité du Christ " (LG 25).

889 Pour maintenir l’Église dans la
pureté de la foi transmise par les
apôtres, le Christ a voulu conférer à
son Église une participation à sa
propre infaillibilité, Lui qui est la
Vérité. Par le " sens surnaturel de la
foi ", le Peuple de Dieu " s’attache
indéfectiblement à la foi ", sous la
conduite du Magistère vivant de
l’Église (cf. LG 12 ; DV 10).

890 La mission du Magistère est liée
au caractère définitif de l’alliance
instaurée par Dieu dans le Christ
avec son Peuple ; il doit le protéger
des déviations et des défaillances, et
lui garantir la possibilité objective de
professer sans erreur la foi
authentique. La charge pastorale du
Magistère est ainsi ordonnée à veiller
à ce que le Peuple de Dieu demeure
dans la vérité qui libère. Pour



accomplir ce service, le Christ a doté
les pasteurs du charisme
d’infaillibilité en matière de foi et de
mœurs. L’exercice de ce charisme
peut revêtir plusieurs modalités :

891 " De cette infaillibilité, le Pontife
romain, chef du collège des évêques,
jouit du fait même de sa charge
quand, en tant que pasteur et
docteur suprême de tous les fidèles,
et chargé de confirmer ses frères
dans la foi, il proclame, par un acte
définitif, un point de doctrine
touchant la foi et les mœurs (...).
L’infaillibilité promise à l’Église
réside aussi dans le corps des
évêques quand il exerce son
Magistère suprême en union avec le
successeur de Pierre ", surtout dans
un Concile Œcuménique (LG 25 ; cf.
Vatican I : DS 3074). Lorsque par son
Magistère suprême, l’Église propose
quelque chose " à croire comme
étant révélé par Dieu " (DV 10) et
comme enseignement du Christ, " il



faut adhérer dans l’obéissance de la
foi à de telles définitions " (LG 25).
Cette infaillibilité s’étend aussi loin
que le dépôt lui-même de la
Révélation divine (cf. LG 25).

892 L’assistance divine est encore
donnée aux successeurs des apôtres,
enseignant en communion avec le
successeur de Pierre, et, d’une
manière particulière, à l’évêque de
Rome, Pasteur de toute l’Église,
lorsque, sans arriver à une définition
infaillible et sans se prononcer d’une
" manière définitive ", ils proposent
dans l’exercice du Magistère
ordinaire un enseignement qui
conduit à une meilleure intelligence
de la Révélation en matière de foi et
de mœurs. A cet enseignement
ordinaire les fidèles doivent " donner
l’assentiment religieux de leur esprit
" (LG 25) qui, s’il se distingue de
l’assentiment de la foi, le prolonge
cependant.



La charge de sanctifier

893 L’évêque porte aussi " la
responsabilité de dispenser la grâce
du suprême sacerdoce " (LG 26), en
particulier dans l’Eucharistie qu’il
offre lui-même ou dont il assure
l’oblation par les prêtres, ses
coopérateurs. Car l’Eucharistie est le
centre de la vie de l’Église
particulière. L’évêque et les prêtres
sanctifient l’Église par leur prière et
leur travail, par le ministère de la
parole et des sacrements. Ils la
sanctifient par leur exemple, " non
pas en faisant les seigneurs à l’égard
de ceux qui vous sont échus en
partage, mais en devenant les
modèles du troupeau " (1 P 5, 3). C’est
ainsi " qu’ils parviennent, avec le
troupeau qui leur est confié, à la vie
éternelle " (LG 26).

La charge de régir

894 " Les évêques dirigent leurs
Églises particulières comme vicaires



et légats du Christ par leurs conseils,
leurs encouragements, leurs
exemples, mais aussi par leur
autorité et par l’exercice de leur
pouvoir sacré " (LG 27), qu’ils doivent
cependant exercer pour édifier, dans
l’esprit de service qui est celui de
leur Maître (cf. Lc 22, 26-27).

895 " Ce pouvoir qu’ils exercent
personnellement au nom du Christ
est un pouvoir propre, ordinaire et
immédiat : il est soumis cependant
dans son exercice à la régulation
dernière de l’autorité suprême de
l’Église " (LG 27). Mais on ne doit pas
considérer les évêques comme des
vicaires du Pape dont l’autorité
ordinaire et immédiate sur toute
l’Église n’annule pas, mais au
contraire confirme et défend la leur.
Celle-ci doit s’exercer en communion
avec toute l’Église sous la conduite
du Pape.



896 Le Bon Pasteur sera le modèle et
la " forme " de la charge pastorale de
l’évêque. Conscient de ses faiblesses,
" l’évêque peut se montrer indulgent
envers les ignorants et les égarés.
Qu’il ne répugne pas à écouter ceux
qui dépendent de lui, les entourant
comme de vrais fils (...). Quant aux
fidèles, ils doivent s’attacher à leur
évêque comme l’Église à Jésus-Christ
et comme Jésus-Christ à son Père
" (LG 27) :

Suivez tous l’évêque, comme Jésus-
Christ [suit] son Père, et le
presbyterium comme les apôtres ;
quant aux diacres, respectez-les
comme la loi de Dieu. Que personne
ne fasse en dehors de l’évêque rien
de ce qui regarde l’Église (S. Ignace
d’Antioche, Smyrn. 8, 1).

II. Les fidèles laïcs

897 " Sous le nom de laïcs, on entend
ici l’ensemble des chrétiens excepté
les membres de l’ordre sacré et de



l’état religieux reconnu par l’Église,
c’est-à-dire les chrétiens qui, étant
incorporés au Christ par le baptême,
intégrés au Peuple de Dieu, faits
participants à leur manière de la
fonction sacerdotale, prophétique et
royale du Christ, exercent pour leur
part, dans l’Église et dans le monde,
la mission qui est celle de tout le
peuple chrétien " (LG 31).

La vocation des laïcs

898 " La vocation propre des laïcs
consiste à chercher le règne de Dieu
précisément à travers la gérance des
choses temporelles qu’ils ordonnent
selon Dieu (...). C’est à eux qu’il
revient, d’une manière particulière,
d’éclairer et d’orienter toutes les
réalités temporelles auxquelles ils
sont étroitement unis, de telle sorte
qu’elles se fassent et prospèrent
constamment selon le Christ et soient
à la louange du Créateur et
Rédempteur " (LG 31).



899 L’initiative des chrétiens laïcs est
particulièrement nécessaire lorsqu’il
s’agit de découvrir, d’inventer des
moyens pour imprégner les réalités
sociales, politiques, économiques, les
exigences de la doctrine et de la vie
chrétiennes. Cette initiative est un
élément normal de la vie de l’Église :

Les fidèles laïcs se trouvent sur la
ligne la plus avancée de la vie de
l’Église ; par eux, l’Église est le
principe vital de la société. C’est
pourquoi eux surtout doivent avoir
une conscience toujours plus claire,
non seulement d’appartenir à
l’Église, mais d’être l’Église, c’est-à-
dire la communauté des fidèles sur la
terre sous la conduite du Chef
commun, le Pape, et des Évêques en
communion avec lui. Ils sont l’Église
(Pie XII, discours 20 février 1946 :
cité par Jean-Paul II, CL 9).

900 Parce que, comme tous les
fidèles, ils sont chargés par Dieu de



l’apostolat en vertu du baptême et de
la confirmation, les laïcs sont tenus
par l’obligation et jouissent du droit,
individuellement ou groupés en
associations, de travailler à ce que le
message divin du salut soit connu et
reçu par tous les hommes et par
toute la terre ; cette obligation est
encore plus pressante lorsque ce
n’est que par eux que les hommes
peuvent entendre l’Évangile et
connaître le Christ. Dans les
communautés ecclésiales, leur action
est si nécessaire que, sans elle,
l’apostolat des pasteurs ne peut, la
plupart du temps, obtenir son plein
effet (cf. LG 33)..

La participation des laïcs à la
charge sacerdotale du Christ

901 " Les laïcs, en vertu de leur
consécration au Christ et de l’onction
de l’Esprit Saint, reçoivent la
vocation admirable et les moyens qui
permettent à l’Esprit de produire en



eux des fruits toujours plus
abondants. En effet, toutes leurs
activités, leurs prières et leurs
entreprises apostoliques, leur vie
conjugale et familiale, leurs labeurs
quotidiens, leurs détentes d’esprit et
de corps, s’ils sont vécus dans l’Esprit
de Dieu, et même les épreuves de la
vie, pourvu qu’elles soient
patiemment supportées, tout cela
devient ‘offrande spirituelle,
agréable à Dieu par Jésus-Christ’ (1 P
2, 5) ; et dans la célébration
eucharistique, ces offrandes
rejoignent l’oblation du Corps du
Seigneur pour être offertes en toute
piété au Père. C’est ainsi que les laïcs
consacrent à Dieu le monde lui-
même, rendant partout à Dieu dans
la sainteté de leur vie un culte
d’adoration " (LG 34 ; cf. LG 10).

902 De façon particulière, les parents
participent de la charge de
sanctification " lorsqu’ils mènent une
vie conjugale selon l’esprit chrétien



et procurent à leurs enfants une
éducation chrétienne " (CIC, can. 835,
§ 4).

903 Les laïcs, s’ils ont les qualités
requises, peuvent être admis de
manière stable aux ministères de
lecteurs et d’acolyte (cf. CIC, can. 230,
§ 1). " Là où le besoin de l’Église le
demande par défaut de ministres, les
laïcs peuvent aussi, même s’ils ne
sont ni lecteurs ni acolytes, suppléer
à certaines de leurs fonctions, à
savoir exercer le ministère de la
parole, présider les prières
liturgiques, conférer le baptême et
distribuer la sainte communion,
selon les dispositions du droit " (CIC,
can. 230, § 3).

Leur participation à la charge
prophétique du Christ

904 " Le Christ (...) accomplit sa
fonction prophétique non seulement
par la hiérarchie (...) mais aussi par
les laïcs dont il fait pour cela des



témoins en les pourvoyant du sens
de la foi et de la grâce de la parole
" (LG 35) :

Enseigner quelqu’un pour l’amener à
la foi est la tâche de chaque
prédicateur et même de chaque
croyant (S. Thomas d’A., s. th. 3 71, 4,
ad 3).

905 Leur mission prophétique, les
laïcs l’accomplissent aussi par
l’évangélisation, " c’est-à-dire
l’annonce du Christ faite par le
témoignage de la vie et par la parole
". Chez les laïcs, " cette action
évangélisatrice (...) prend un
caractère spécifique et une
particulière efficacité du fait qu’elle
s’accomplit dans les conditions
communes du siècle " (LG 35) :

Cet apostolat ne consiste pas dans le
seul témoignage de la vie : le
véritable apôtre cherche les
occasions d’annoncer le Christ par la



parole, soit aux incroyants (...), soit
aux fidèles (AA 6 ; cf. AG 15).

906 Ceux d’entre les fidèles laïcs qui
en sont capables et qui s’y forment
peuvent aussi prêter leur concours à
la formation catéchétique (cf. CIC,
can. 774; 776; 780), à l’enseignement
des sciences sacrées (cf. CIC, can.
229), aux moyens de communication
sociale (cf. CIC, can. 823, § 1).

907 " Selon le devoir, la compétence
et le prestige dont ils jouissent, ils ont
le droit et même parfois le devoir de
donner aux Pasteurs sacrés leur
opinion sur ce qui touche le bien de
l’Église et de la faire connaître aux
autres fidèles, restant sauves
l’intégrité de la foi et des mœurs et la
révérence due aux pasteurs, et
tenant compte de l’utilité commune
et de la dignité des personnes " (CIC,
can. 212, § 3).

Leur participation à la charge
royale du Christ



908 Par son obéissance jusqu’à la
mort (cf. Ph 2, 8-9), le Christ a
communiqué à ses disciples le don de
la liberté royale, " pour qu’ils
arrachent au péché son empire en
eux-mêmes par leur abnégation et la
sainteté de leur vie " (LG 36) :

Celui qui soumet son propre corps et
régit son âme, sans se laisser
submerger par les passions est son
propre maître : il peut être appelé roi
parce qu’il est capable de régir sa
propre personne ; il est libre et
indépendant et ne se laisse captiver
par un esclavage coupable (S.
Ambroise, Psal. 118, 14, 30 : PL 15,
1403A).

909 " Que les laïcs, en outre, unissant
leurs forces, apportent aux
institutions et aux conditions de vie
dans le monde, quand elles
provoquent au péché, les
assainissements convenables, pour
qu’elles deviennent toutes conformes



aux règles de la justice et favorisent
l’exercice de la vertu au lieu d’y faire
obstacle. En agissant ainsi ils
imprègnent de valeur morale la
culture et les œuvres humaines " (LG
36).

910 " Les laïcs peuvent aussi se sentir
appelés ou être appelés à collaborer
avec les pasteurs au service de la
communauté ecclésiale, pour la
croissance et la vie de celle-ci,
exerçant des ministères très
diversifiés, selon la grâce et les
charismes que le Seigneur voudra
bien déposer en eux " (EN 73).

911 Dans l’Église, " les fidèles laïcs
peuvent coopérer selon le droit à
l’exercice du pouvoir de
gouvernement " (CIC, can. 129, § 2).
Ainsi de leur présence dans les
Conseils particuliers (can. 443, § 4),
les Synodes diocésains (can. 463, §§
1. 2), les Conseils pastoraux (can. 511
; 536) ; dans l’exercice de la charge



pastorale d’une paroisse (can. 517, §
2) ; la collaboration aux Conseils des
affaires économiques (can. 492, § 1 ;
536) ; la participation aux tribunaux
ecclésiastiques (can. 1421, § 2), etc.

912 Les fidèles doivent " distinguer
avec soin entre les droits et devoirs
qui leur incombent en tant que
membres de l’Église et ceux qui leur
reviennent comme membres de la
société humaine. Qu’ils s’efforcent
d’accorder harmonieusement les uns
et les autres entre eux, se souvenant
que la conscience chrétienne doit
être leur guide en tous domaines
temporels, car aucune activité
humaine, fut-elle d’ordre temporel,
ne peut être soustraite à l’empire de
Dieu " (LG 36).

913 " Ainsi tout laïc, en vertu des
dons qui lui ont été faits, constitue un
témoin et en même temps un
instrument vivant de la mission de



l’Église elle-même ‘à la mesure du
don du Christ’ (Ep 4, 7) " (LG 33).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/catechisme-de-
leglise-catholique/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/catechisme-de-leglise-catholique/
https://opusdei.org/fr-fr/article/catechisme-de-leglise-catholique/
https://opusdei.org/fr-fr/article/catechisme-de-leglise-catholique/

	Catéchisme de l'Eglise Catholique

