
opusdei.org

Carême 2017 : « La
parole est un don »

À quelques jours du début du
Carême, le pape François nous
rappelle que « nous sommes
invités à écouter et à méditer
avec davantage d’assiduité » la
parole de Dieu et nous propose
de nous arrêter sur la parabole
de l’homme riche et du pauvre
Lazare. Découvrez ici
l’intégralité de son message.

22/02/2017

MESSAGE DU PAPE FRANÇOIS
POUR LE CARÊME 2017



La Parole est un don. L’autre est un
don

Chers Frères et Sœurs,

Le Carême est un nouveau
commencement, un chemin qui
conduit à une destination sûre : la
Pâques de la Résurrection, la victoire
du Christ sur la mort. Et ce temps
nous adresse toujours un appel
pressant à la conversion : le chrétien
est appelé à revenir à Dieu « de tout
son cœur » (Jl 2,12) pour ne pas se
contenter d’une vie médiocre, mais
grandir dans l’amitié avec le
Seigneur. Jésus est l’ami fidèle qui ne
nous abandonne jamais, car même
lorsque nous péchons, il attend
patiemment notre retour à Lui et,
par cette attente, il manifeste sa
volonté de pardon (cf. Homélie du 8
janvier 2016).

Le Carême est le moment favorable
pour intensifier la vie de l’esprit
grâce aux moyens sacrés que l’Église

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/cotidie/2016/documents/papa-francesco-cotidie_20160108_surpris-par-un-baiser.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/cotidie/2016/documents/papa-francesco-cotidie_20160108_surpris-par-un-baiser.html


nous offre : le jeûne, la prière et
l’aumône. A la base de tout il y a la
Parole de Dieu, que nous sommes
invités à écouter et à méditer avec
davantage d’assiduité en cette
période. Je voudrais ici m’arrêter en
particulier sur la parabole de
l’homme riche et du pauvre Lazare
(cf. Lc 16,19-31). Laissons-nous
inspirer par ce récit si important qui,
en nous exhortant à une conversion
sincère, nous offre la clé pour
comprendre comment agir afin
d’atteindre le vrai bonheur et la vie
éternelle.

1. L’autre est un don

La parabole commence avec la
présentation des deux personnages
principaux ; cependant le pauvre y
est décrit de façon plus détaillée : il
se trouve dans une situation
désespérée et n’a pas la force de se
relever, il gît devant la porte du riche
et mange les miettes qui tombent de



sa table, son corps est couvert de
plaies que les chiens viennent lécher
(cf. vv. 20-21). C’est donc un tableau
sombre, et l’homme est avili et
humilié.

La scène apparaît encore plus
dramatique si l’on considère que le
pauvre s’appelle Lazare : un nom
chargé de promesses, qui signifie
littéralement « Dieu vient en aide ».
Ainsi ce personnage ne reste pas
anonyme mais il possède des traits
bien précis ; il se présente comme un
individu avec son histoire
personnelle. Bien qu’il soit comme
invisible aux yeux du riche, il nous
apparaît connu et presque familier, il
devient un visage; et, comme tel, un
don, une richesse inestimable, un
être voulu, aimé, dont Dieu se
souvient, même si sa condition
concrète est celle d’un déchet
humain (cf. Homélie du 8 janvier
2016).

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/cotidie/2016/documents/papa-francesco-cotidie_20160108_surpris-par-un-baiser.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/cotidie/2016/documents/papa-francesco-cotidie_20160108_surpris-par-un-baiser.html


Lazare nous apprend que l’autre est
un don. La relation juste envers les
personnes consiste à reconnaître
avec gratitude leur valeur. Ainsi le
pauvre devant la porte du riche ne
représente pas un obstacle gênant
mais un appel à nous convertir et à
changer de vie. La première
invitation que nous adresse cette
parabole est celle d’ouvrir la porte de
notre cœur à l’autre car toute
personne est un don, autant notre
voisin que le pauvre que nous ne
connaissons pas. Le Carême est un
temps propice pour ouvrir la porte à
ceux qui sont dans le besoin et
reconnaître en eux le visage du
Christ. Chacun de nous en croise sur
son propre chemin. Toute vie qui
vient à notre rencontre est un don et
mérite accueil, respect, amour. La
Parole de Dieu nous aide à ouvrir les
yeux pour accueillir la vie et l’aimer,
surtout lorsqu’elle est faible. Mais
pour pouvoir le faire il est nécessaire
de prendre au sérieux également ce



que nous révèle l’Évangile au sujet
de l’homme riche.

2. Le péché nous rend aveugles

La parabole met cruellement en
évidence les contradictions où se
trouve le riche (cf. v. 19). Ce
personnage, contrairement au
pauvre Lazare, ne possède pas de
nom, il est seulement qualifié de
“riche”. Son opulence se manifeste
dans son habillement qui est
exagérément luxueux. La pourpre en
effet était très précieuse, plus que
l’argent ou l’or, c’est pourquoi elle
était réservée aux divinités (cf. Jr
10,9) et aux rois (cf. Jg 8,26). La toile
de lin fin contribuait à donner à
l’allure un caractère quasi sacré. Bref
la richesse de cet homme est
excessive d’autant plus qu’elle est
exhibée tous les jours, de façon
habituelle : « Il faisait chaque jour
brillante chère » (v.19). On aperçoit
en lui, de manière dramatique, la



corruption du péché qui se manifeste
en trois moments successifs: l’amour
de l’argent, la vanité et l’orgueil (cf. 
Homélie du 20 septembre 2013).

Selon l’apôtre Paul, « la racine de
tous les maux c’est l’amour de
l’argent » (1 Tm 6,10). Il est la cause
principale de la corruption et la
source de jalousies, litiges et
soupçons. L’argent peut réussir à
nous dominer et devenir ainsi une
idole tyrannique (cf. Exhort. ap. 
Evangelii Gaudium, n. 55). Au lieu
d’être un instrument à notre service
pour réaliser le bien et exercer la
solidarité envers les autres, l’argent
peut nous rendre esclaves, ainsi que
le monde entier, d’une logique
égoïste qui ne laisse aucune place à
l’amour et fait obstacle à la paix.

La parabole nous montre ensuite que
la cupidité rend le riche vaniteux. Sa
personnalité se réalise dans les
apparences, dans le fait de montrer

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/cotidie/2013/documents/papa-francesco-cotidie_20130920.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Non_%C3%A0_la_nouvelle_idol%C3%A2trie_de_l%E2%80%99argent


aux autres ce que lui peut se
permettre. Mais l’apparence masque
le vide intérieur. Sa vie reste
prisonnière de l’extériorité, de la
dimension la plus superficielle et
éphémère de l’existence (cf. ibid., n.
62).

Le niveau le plus bas de cette
déchéance morale est l’orgueil.
L’homme riche s’habille comme un
roi, il singe l’allure d’un dieu,
oubliant d’être simplement un
mortel. Pour l’homme corrompu par
l’amour des richesses, il n’existe que
le propre moi et c’est la raison pour
laquelle les personnes qui
l’entourent ne sont pas l’objet de son
regard. Le fruit de l’attachement à
l’argent est donc une sorte de cécité :
le riche ne voit pas le pauvre qui est
affamé, couvert de plaies et prostré
dans son humiliation.

En regardant ce personnage, on
comprend pourquoi l’Évangile est

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Quelques_d%C3%A9fis_culturels
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Quelques_d%C3%A9fis_culturels


aussi ferme dans sa condamnation
de l’amour de l’argent : « Nul ne peut
servir deux maîtres : ou bien il haïra
l’un et aimera l’autre, ou bien il
s’attachera à l’un et méprisera
l’autre. Vous ne pouvez pas servir à
la fois Dieu et l’Argent » (Mt 6,24).

3. La Parole est un don

L’évangile du riche et du pauvre
Lazare nous aide à bien nous
préparer à Pâques qui s’approche. La
liturgie du Mercredi des Cendres
nous invite à vivre une expérience
semblable à celle que fait le riche
d’une façon extrêmement
dramatique. Le prêtre, en imposant
les cendres sur la tête, répète ces
paroles : « Souviens-toi que tu es
poussière et que tu retourneras en
poussière ». Le riche et le pauvre, en
effet, meurent tous les deux et la
partie la plus longue du récit de la
parabole se passe dans l’au-delà. Les
deux personnages découvrent



subitement que « nous n’avons rien
apporté dans ce monde, et nous n’en
pourrons rien emporter » (1 Tm 6,7).

Notre regard aussi se tourne vers
l’au-delà, où le riche dialogue avec
Abraham qu’il appelle « Père » (Lc
16, 24 ; 27) montrant qu’il fait partie
du peuple de Dieu. Ce détail rend sa
vie encore plus contradictoire car,
jusqu’à présent, rien n’avait été dit
sur sa relation à Dieu. En effet dans
sa vie, il n’y avait pas de place pour
Dieu, puisqu’il était lui-même son
propre dieu.

Ce n’est que dans les tourments de
l’au-delà que le riche reconnaît
Lazare et il voudrait bien que le
pauvre allège ses souffrances avec
un peu d’eau. Les gestes demandés à
Lazare sont semblables à ceux que le
riche aurait pu accomplir et qu’il n’a
jamais réalisés. Abraham néanmoins
lui explique que « tu as reçu tes biens
pendant ta vie et Lazare



pareillement ses maux; maintenant
ici il est consolé et toi tu es
tourmenté » (v. 25). L’au-delà rétablit
une certaine équité et les maux de la
vie sont compensés par le bien.

La parabole acquiert une dimension
plus large et délivre ainsi un message
pour tous les chrétiens. En effet le
riche, qui a des frères encore en vie,
demande à Abraham d’envoyer
Lazare les avertir ; mais Abraham
répond : « ils ont Moïse et les
Prophètes ; qu’ils les écoutent » (v.
29). Et devant l’objection formulée
par le riche, il ajoute : « Du moment
qu’ils n’écoutent pas Moïse et les
Prophètes, même si quelqu’un
ressuscite d’entre les morts, ils ne
seront pas convaincus » (v. 31).

Ainsi se manifeste le vrai problème
du riche : la racine de ses maux
réside dans le fait de ne pas écouter
la Parole de Dieu ; ceci l’a amené à ne
plus aimer Dieu et donc à mépriser le



prochain. La Parole de Dieu est une
force vivante, capable de susciter la
conversion dans le cœur des
hommes et d’orienter à nouveau la
personne vers Dieu. Fermer son
cœur au don de Dieu qui nous parle
a pour conséquence la fermeture de
notre cœur au don du frère.

Chers frères et sœurs, le Carême est
un temps favorable pour nous
renouveler dans la rencontre avec le
Christ vivant dans sa Parole, dans ses
Sacrements et dans le prochain. Le
Seigneur qui – au cours des quarante
jours passés dans le désert a vaincu
les pièges du Tentateur – nous
montre le chemin à suivre. Que
l’Esprit Saint nous aide à accomplir
un vrai chemin de conversion pour
redécouvrir le don de la Parole de
Dieu, être purifiés du péché qui nous
aveugle et servir le Christ présent
dans nos frères dans le besoin.
J’encourage tous les fidèles à
manifester ce renouvellement



spirituel en participant également
aux campagnes de Carême promues
par de nombreux organismes
ecclésiaux visant à faire grandir la
culture de la rencontre au sein de
l’unique famille humaine. Prions les
uns pour les autres afin que
participant à la victoire du Christ
nous sachions ouvrir nos portes aux
faibles et aux pauvres. Ainsi nous
pourrons vivre et témoigner en
plénitude de la joie pascale.

Du Vatican, le 18 octobre 2016, Fête
de saint Luc, évangéliste.

FRANÇOIS

source : vatican.va

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/careme-2017-la-
parole-est-un-don/ (18/01/2026)

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/lent/documents/papa-francesco_20161018_messaggio-quaresima2017.html
https://opusdei.org/fr-fr/article/careme-2017-la-parole-est-un-don/
https://opusdei.org/fr-fr/article/careme-2017-la-parole-est-un-don/
https://opusdei.org/fr-fr/article/careme-2017-la-parole-est-un-don/

	Carême 2017 : « La parole est un don »

