
opusdei.org

Audio du prélat à
l'occasion du 3ème
anniversaire de sa
nomination

À l'occasion du 3ème
anniversaire de la nomination
de Mgr Fernando Ocariz comme
prélat de l'Opus Dei, nous
proposons la transcription
d'une méditation (15mns)
prêchée le 27 octobre 2019,
portant sur la nécessité de prier
aux côtés de Jésus. (audio en
espagnol).

23/01/2020



Transcription audio. Méditation du
prélat de l'Opus Dei, 27 octobre
2019

L'Œuvre est entre nos mains, pour se
lancer chaque jour dans cette course
- une course sans hâte, sans
nervosité, mais une course - de
progrès, de mener à bien toutes
choses, des travaux, d'essayer, même
si souvent nous n’y arrivons pas,
mais de faire l'effort d'atteindre le 
cursum consummavi chaque jour.

Et pour cela, il faut surtout - nous le
savons très bien et nous essayons de
vivre ainsi -, l'arme, la grande arme
que nous avons, qui est la prière.
Combien de fois notre Père [saint
Josémaria] nous l'a-t-il dit. Dans une
des lettres d’alerte (campanadas) de
juin 73, il nous dit encore : "La
prière : c'est notre force, nous
n'avons jamais eu d'autres armes. »



Quand notre Père a écrit cela,
pratiquement à la fin de sa vie sur
terre - deux ans avant son départ
pour le ciel - quand il a dit que "nous
n'avons jamais eu d'autres armes", il
pouvait penser aux grandes batailles
qu'il a dû mener dans sa vie, et il
était convaincu que l'arme était la
prière. Pour nous, l'arme est donc
aussi la prière : "Nous n'en avons
jamais eu d'autres", dit notre Père,
"et nous n'en aurons jamais
d'autres". La prière.

Aujourd'hui, dans l'Évangile de la
messe, nous lirons : "En ce temps-là,
Jésus dit cette parabole à ceux qui se
croyaient justes et sûrs d'eux et qui
méprisaient les autres : "Deux
hommes montèrent au temple pour
prier. L'un était un pharisien, l'autre
un percepteur d'impôts - nous
connaissons bien la parabole. Le
pharisien se leva et pria ainsi en lui-
même : "Ô Dieu, je te rends grâce de
ce que je ne suis pas comme les



autres : voleurs, injustes, adultères ;
je ne suis pas non plus comme ce
percepteur d'impôts. Je jeûne deux
fois par semaine et je paie la dîme de
tout ce que j'ai'".

Il pourrait sembler que cette prière
soit valable : pour remercier Dieu,
pour reconnaître que l'on n'est ni
voleur, ni injuste, ni adultère ; et, en
outre, pour dire : "Je te remercie
précisément pour cela", pour
reconnaître que l'on jeûne deux fois
par semaine, que l'on paie tout ce
que l'on doit, etc. Le publicain, en
revanche, est resté en arrière et n'a
même pas osé lever les yeux au ciel ;
il s'est seulement frappé la poitrine
en disant : "Ô Dieu, aie pitié de ce
pécheur". -Et nous connaissons bien
la conclusion du Seigneur : "Je vous
dis que cet homme est descendu dans
sa maison justifié, et l’autre non. Car
quiconque s'élève sera humilié, et
celui qui s'humilie sera élevé. "



La prière est notre arme, et elle doit
être une prière humble. Une humble
prière, précisément parce que nous
en avons besoin, parce que nous
ressentons vraiment le besoin de
prier. Puissions-nous aller à la prière
avec une âme ouverte, ayant besoin
de l'aide du Seigneur pour tout. Nous
avons besoin d'aide pour tout, pour
donner une valeur surnaturelle à
toutes nos œuvres.

Oui, nous devrions aussi remercier
Dieu, mais remercier Dieu pour les
bonnes choses de notre vie, parce
que tout est un don de sa part. Mais
nous devons lui demander pardon
aussi, et nous devons lui demander
de l'aide. La prière de Don Alvaro me
vient immédiatement à l'esprit :
"Merci, pardon, aide-moi davantage",
ce qui résume bien l'essence de notre
prière. Ce qui revient à remercier
beaucoup notre Seigneur pour tout
ce qu'il nous donne, bien plus que ce
que nous savons, que ce que nous



vivons. C'est aussi pour lui demander
de nous pardonner toutes les
mauvaises choses qui se passent
dans le monde. Et de lui demander
de l'aide, car nous sommes
conscients que nous avons besoin de
ton aide, Seigneur, pour tout. Et cela
ne nous rend pas tristes, mais au
contraire, cela nous rend sûrs. Parce
que nous ne pouvons pas et nous ne
voulons pas compter seulement sur
notre propre force. Nous comptons
sur ta force, sur ton aide.

Une prière qui est notre arme, notre
force, car nous n'en avons jamais eu
d'autres, et nous n'en aurons jamais
d'autres. Cela veut dire qu'elle doit
être constante, dans notre vie et dans
notre journée. Dans notre don
quotidien, pour arriver à la fin de
chaque journée, il doit aussi y avoir
une course à la prière : remplir notre
journée de prière, autant que notre
faiblesse le permet, mais toujours
par le désir. Oportet semper orare et



non deficere [1] : nous devons
toujours prier et ne pas perdre
courage.

Nous essayons depuis longtemps
d'être des âmes de prière. Et il nous
manque tant de choses, que parfois
nous faisons l'expérience, après tant
d'années, de devoir dire à notre
Seigneur, comme ce point dans
Chemin : "Seigneur, je ne sais pas
comment prier", et puis nous
demandons à notre Seigneur, nous le
disons maintenant aussi avec les
apôtres : Domine, doce nos orare !
Apprends-nous à prier ! [2] Parce que
nous avons besoin d'en savoir plus.
Nous devons grandir davantage en
étant des âmes de prière. Enseigne-
nous, Seigneur : doce nos orare !
Apprends-nous à prier.

Et nous lisons dans l'Évangile la
réponse du Seigneur aux apôtres, et
qu’il nous donne à nous aussi :
"Quand vous commencez à prier,



vous devez dire 'Notre Père'". C'est la
filiation divine, car la prière est une
expression nécessaire de la filiation
divine. Ce n'est pas seulement
quelque chose de très bon : c'est que
nous nous savons filles et fils de Dieu
en Christ, identifiés à Jésus-Christ, le
Fils Unique de Dieu le Père, Lui qui
est le Verbe éternel, est la Parole
éternelle : c'est sa prière.

Savoir que nous sommes des fils et
des filles nous amène à nous
adresser - avec ou sans paroles - au
Seigneur : Père, Abba Pater ! Abba
Pater ! Tant de fois notre Père a dû
s'exclamer, dans des moments si
difficiles : Abba Pater, Abba, Abba...
Papa, Père, avec une confiance
filiale. Et c'est ainsi que doit être
notre prière, pleine de confiance. La
confiance d'être des filles et des fils,
petits, qui avons besoin de tout de
notre Dieu Père.



Une prière, donc, confiante, simple,
mais aussi sincère. Sincères pour
nous placer devant le Seigneur tels
que nous sommes. Une prière qui si
souvent - devrait être et est - une
demande : parce que nous en avons
besoin. Notre Seigneur veut que nous
lui demandions - non pas parce qu'il
a besoin de connaître nos besoins, il
les connaît mieux que nous - mais il
veut que nous lui demandions parce
que c'est bon pour nous, parce que
cela nous fait ouvrir notre âme pour
être plus disposés à recevoir
précisément ce que nous lui
demandons. "Demandez et vous
recevrez", demandez et vous
recevrez.

Nous devons aussi avoir cette foi, ce 
cursum cursummavi, fidem servavi.
Que tout au long de la journée nous
pouvons dire - même à la fin de la
journée -, nous voulons pouvoir dire
que nous avons gardé la foi,
précisément en ceci : que nous avons



fait confiance à notre Seigneur pour
tout lui demander, pour aller vers
lui. Même dans les choses les plus
ordinaires, pour lui demander son
aide.

Demander son aide signifie aussi,
logiquement, employer les moyens.
Les moyens de notre travail, de notre
effort, en mettant tout en œuvre
pour faire avancer les choses. Même
si nous le demandons - et nous
devons demander l'aide du Seigneur.
Parce que parfois nous prions en
demandant des choses au Seigneur,
mais nous devons faire de notre
mieux.

La première lecture de la Messe
d'aujourd'hui, avec des paroles de
l'Ancien Testament - de
l'Ecclésiastique - nous dit
précisément ceci, que le Seigneur
écoute notre prière. Nous devons
avoir foi dans le fait que le Seigneur
nous écoute. Il dit : "Il entend les cris



des opprimés, et ne méprise pas les
cris de l'orphelin et de la veuve
quand ils répètent leurs
supplications, leurs plaintes. Les cris
des pauvres percent les nuages. »[3]
Toute prière, quelle qu'elle soit.
Surtout la prière de ceux qui en ont
le plus besoin. Et nous avons
tellement besoin de toi, Seigneur,
pour nous aider : nous avons besoin
de toi pour nous aider même dans les
choses que nous pensons être les
mieux à même de faire seuls.

Pour tout, nous avons besoin de ton
aide, Seigneur, et nous la demandons
avec cette simplicité que nous
voulons avoir, avec cette confiance
des petits enfants convaincus qu'avec
toi nous pouvons tout faire : Omnia
possum in eo qui me confortat, nous
pouvons tout faire avec le Seigneur.
Par conséquent, nous devons
également être sûrs de l'impossible,
car avec Lui, nous pouvons. Nous
pourrons mener à bien notre vie



intérieure, notre lutte pour la
sainteté, notre travail apostolique
dans le monde entier. Nous faisons
l’Œuvre partout dans le monde,
parce que c'est notre Seigneur qui la
fait, par nos œuvres, et
principalement par notre prière.

Une prière tant de fois contemplative
– des moments qui sont habituels et
que nous voulons rendre habituels -
pour voir notre Seigneur en toute
chose : à côté de nous, avec nous, en
nous. C'est une prière qui
augmentera aussi notre désir de
contempler le visage du Christ, ce 
vultum tuum Domine requiram ! Je
veux te voir !.Non pas parce que
nous voulons déjà mourir pour le
voir - nous voulons aussi le voir à la
fin de notre vie, bien sûr - mais nous
voulons te voir, Seigneur, chaque
jour aussi : te voir présent avec nous,
te voir dans les autres, te voir dans
les circonstances du travail, du repos,
de la vie familiale. Pour te voir avec



nous, et en même temps, nous
voulons, Seigneur, comme notre Père
l'a dit aussi, "savoir que tu nous
contemples".

C'est aussi la contemplation, la vie de
prière : non seulement pour voir
notre Seigneur, mais pour savoir que
nous sommes contemplés par lui.
C'est ce que notre Père a dit dans une
de ses homélies : "Savoir que nous
sommes contemplés avec amour par
Dieu à tout moment. »

Nous sommes vraiment si petits,
Seigneur, que nous avons besoin que
tu nous fasses te voir, et que tu nous
fasses te voir ainsi : tu nous
contemples, avec amour, sans cesse.
Ainsi, nous atteindrons quelque
chose d'aussi merveilleux que de tout
transformer en prière : le travail,
concrètement. Notre Père a dit dans
une de ses lettres : "Faites donc votre
travail, sachant que Dieu le
contemple. Et notre Père de



poursuivre : "Il faut donc que notre
tâche soit sainte et digne : non
seulement achevée jusqu'au dernier
détail, -ce cursum consummavi, en
toute chose, dans tout travail, dans
chaque jour-, non seulement achevée
jusqu'au dernier détail, mais réalisée
avec droiture morale, avec l’envie de
bien faire, avec noblesse, avec
loyauté, avec justice. Alors, le travail
professionnel - et tout notre travail
est professionnel - n'est pas
seulement droit et saint, mais
devient une prière. »[4]

Aide-nous, Seigneur, nous te le
demandons par l'intercession de
notre Père, qui nous a donné cet
esprit, cet élan.

Ainsi, cela nous aidera à le faire avec
plus de joie, avec plus d'engagement,
avec plus d’assurance ; avec plus de
sacrifice aussi quand il en coûte, avec
plus de joie. Voilà ce qu'est ta
contemplation de nous, Seigneur :



une contemplation d'amour.
Contempler Jésus-Christ.

Et nous pouvons maintenant diriger
nos pensées, notre prière, vers la
Sainte Vierge. Comme la Sainte
Vierge devait contempler notre
Seigneur ! Demandons-lui, sachant
que nous sommes faibles, mais en lui
demandant son aide, d'aimer et de
réaliser davantage la prière dans
notre vie : d'être des âmes de prière.
Vivre dans notre vie cette fidélité
quotidienne, qui nous amène à
conclure chaque jour en ayant
terminé notre course quotidienne, en
gardant notre foi, en maintenant
notre fidélité. Et, par conséquent,
maintenir également la joie. Parce
que la fidélité est le bonheur, comme
notre Père nous l'a également
expliqué. Et c'est ainsi que nous
avons toujours vu notre Père :
heureux, précisément à cause de sa
fidélité au Seigneur, à cause de son
union avec le Seigneur, malgré les



nombreuses souffrances qu'il a dû
affronter dans sa vie.

Notre Mère, nous vous demandons
de nous aider à terminer notre
prière: être davantage des âmes de
prière, et terminer chaque journée
en pouvant dire ce cursum
consummavi, fidem servavi.

[1] Luc 18, 1

[2] Luc 11, 1

[3] Ecclésiastique 35, 15b-17. 20-22a

[4] Saint Josémaria, Lettre du 15
octobre 1948, n° 26

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/audio-du-

https://opusdei.org/fr-fr/article/audio-du-prelat-a-l-occasion-du-3eme-anniversaire/
https://opusdei.org/fr-fr/article/audio-du-prelat-a-l-occasion-du-3eme-anniversaire/


prelat-a-l-occasion-du-3eme-
anniversaire/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/audio-du-prelat-a-l-occasion-du-3eme-anniversaire/
https://opusdei.org/fr-fr/article/audio-du-prelat-a-l-occasion-du-3eme-anniversaire/

	Audio du prélat à l'occasion du 3ème anniversaire de sa nomination

