
opusdei.org

Agrégées, agrégés :
Des racines
profondes, des
branches hautes

La vocation à l'Opus Dei en tant
qu'agrégé et agrégée : un
champ illimité de possibilités.

19/06/2023

Nous sommes en 587 av. J.-C. Jérémie
se trouve à Jérusalem et reçoit un
curieux oracle dans lequel le
Seigneur lui demande d'acheter un
champ. Le prophète, un peu
perplexe, surtout à cause de la



situation concrète dans laquelle cela
se produit, répond : « Voici que les
remblais s’élèvent pour prendre la
ville ; par l’épée, la famine et la peste,
la ville est livrée aux mains des
Chaldéens (...) Et toi, Seigneur mon
Dieu, tu me dis, (…) : "Achète-toi ce
champ (…)" » (Jr 32, 24-25). Pourtant,
le Seigneur insiste. Il veut offrir, par
ce geste du prophète, un signe pour
son peuple et pour nous : « Je vais les
rassembler de tous les pays (...) Je les
ramènerai en ce lieu et les ferai
habiter en sécurité (...). Je leur
donnerai un seul cœur, un seul
chemin (...) J’aurai de la joie à les
rendre heureux ; en vérité, je les
planterai dans ce pays, de tout mon
cœur et de toute mon âme » (Jr 32,
37-41). Dieu lui-même reboisera le
champ avec ces arbres que sont ses
enfants ; il plantera personnellement
chaque graine, la fera germer, croître
et s'enraciner.

Une vocation bien enracinée



L'image du feu est souvent utilisée
pour parler de l'évangélisation : un
message qui se propage rapidement,
enflammant tout sur son passage (cf.
Lc 12,49). Cependant, le feu ne dure
généralement pas longtemps et ne
laisse que des cendres dans son
sillage. C'est pourquoi, à côté de
l'image du feu qui se propage, nous
pouvons aussi nous servir de l'image
de la forêt que l’on sème et qui
pousse (cf. Mt 13, 31). Le processus
de formation des racines à partir des
premières graines peut être lent,
mais une fois que les arbres ont
commencé à pousser et qu'une forêt
prend forme, la vie éclate dans une
multitude infinie de formes, de sons
et de couleurs : une immense variété
de plantes, d'animaux et d'autres
formes de vie se développent à
l'ombre de ces arbres. Ce qui était
une friche devient un endroit
agréable, frais et habitable. Les
arbres fixent la terre, apportent la
brise, attirent la pluie, retiennent



l'humidité, purifient l'air ; ils
nourrissent et abritent toutes sortes
de créatures. Il n'y a plus de force
capable de ralentir la force de la vie.

La tâche d'évangélisation que les
agrégés et les agrégées accomplissent
au milieu du monde pourrait être
comparée à une forêt. Le Prélat de
l'Opus Dei, en expliquant le don de la
vocation à l'Œuvre en tant qu'agrégé,
a parlé de leur capacité à enraciner
l'apostolat, à cultiver une grande
diversité de relations et à travailler
en profondeur[1]. Nous pourrions
résumer ces potentialités en disant
que la vocation d'agrégé est une 
vocation d’enracinement qui nous
parle de racines particulièrement
fermes et profondes qui restent
fortes au milieu de la tourmente de
notre monde. Souvent, ces racines
sont établies dans un lieu
particulier ; à d'autres moments ou
saisons, pour le travail, les études, la
famille ou d'autres raisons, la



personne peut se déplacer d'un lieu à
un autre, et cette transplantation est
l'occasion d'un nouvel enracinement.
Mais au-delà des racines matérielles,
il y a des racines sous forme
d'amitiés liées à la terre et qui
propagent la vie. Derrière cette
capacité à s'enraciner – parfois dans
des lieux, toujours dans le cœur des
gens – il y a une grâce spéciale, une
volonté divine particulière : « en
vérité, je les planterai dans ce pays,
de tout mon cœur et de toute mon
âme » (Jr 32,41).

« Réfléchissons donc à l'importance
de préserver les racines, nous invite
le pape François, car ce n'est qu'en
allant en profondeur que les
branches pousseront vers le haut et
porteront des fruits. Chacun de nous
peut se demander (…) : quelles sont
les racines les plus importantes de
ma vie ? Où suis-je enraciné ? Est-ce
que je m'en souviens, est-ce que j'en
prends soin ? »[2].



Enraciné en Dieu : le don du célibat

Où suis-je enraciné ? Les racines
nous parlent de la terre, cette terre
qui, pour le peuple élu, avait une
valeur fondamentale parce qu'elle
avait été un don de Dieu et que
chaque Israélite avait la
responsabilité d'en jouir, de la
préserver, de la faire fructifier et de
la transmettre à la génération
suivante. Il est donc surprenant que,
lors du partage de la terre promise
entre les différentes tribus, l'une
d'entre elles n'en ait pas reçu. Il s'agit
de la tribu de Lévi, destinée au culte
du Seigneur. Loin de se lamenter, les
Lévites prient : « Seigneur, mon
partage et ma coupe (…). La part qui
me revient fait mes délices ; j'ai
même le plus bel héritage ! » (Ps
16,5-6). Ils reconnaissent que la
portion de terre qui leur a été
attribuée n'est ni plus ni moins que...
Dieu lui-même ! Le Seigneur voulait



être pour eux « la base de leur
existence, la terre de leur vie »[3].

Dans ce choix de Dieu, nous pouvons
trouver « le vrai fondement du
célibat »[4], identique à celui auquel
sont appelés les agrégés et les
numéraires. Dieu lui-même est le sol
dans lequel s'enracine le cœur du
célibataire. Dans sa lettre sur la
vocation à l'Opus Dei, Mgr Fernando
Ocáriz reprend cette vision profonde
du célibat pour dépasser les
interprétations qui pourraient être
partielles ou réductrices. En effet, il
souligne que « le célibat ne doit pas
être considéré uniquement ou
principalement comme une option
fonctionnelle, c’est-à-dire comme une
réalité qui permet de se consacrer
davantage au travail de l’Œuvre ou
de pouvoir se rendre d’un endroit à
un autre. Il est vrai que le célibat
rend cela possible ou le facilite, mais
son motif fondamental, c’est d’être
un don particulier d’identification à



la vie du Christ »[5]. Le célibat est une
identification particulière à cet
aspect du cœur de Jésus : il est
l'image dans laquelle se regarde celui
qui reçoit ce don. Le célibat est donc
le contraire de l'individualisme : il
permet une ouverture particulière à
Dieu – comme celle de la tribu de
Lévi – et une ouverture particulière
aux autres – comme celle du Christ
lui-même –.

Cet appel – que les numéraires
reçoivent aussi – brille peut-être
d'une clarté propre aux agrégés
parce qu'en eux il n'apparaît pas lié à
une disponibilité totale pour les
tâches de formation ou de
gouvernement, ni à la capacité d'aller
d'un endroit à l'autre. « Vous qui êtes
agrégés – écrit le Père –vous montrez
par votre vie ce que signifie se
donner à Dieu au milieu du monde,
avec un cœur sans partage (...)Vous
montrez par votre vie le caractère
très libre de l’activité apostolique de



tout baptisé, en l’exerçant avec
l’énergie d’un cœur libre de toute
attache »[6].

Voici comment un agrégé expliquait
sa vocation à ses frères peu après
l'avoir découverte : « J'ai donné ma
vie à Dieu dans l'Opus Dei. Je
continuerai chez moi et avec mon
travail, comme toujours. Mais mon
cœur est tout entier pour Dieu. Je
veux Le servir au milieu de la rue »[7].
De nos jours, accepter un appel au
célibat au milieu de la rue peut
sembler un peu naïf ou fou... Un peu
comme acheter un champ en Judée
pendant le siège de Babylone. Il est
donc bon de ne pas perdre de vue
que l'appel au célibat est un don de
Dieu qui a le pouvoir de transformer
l'environnement dans lequel cette
graine est plantée. De plus, le monde
a soif de ce don, même si, souvent, il
n'en a pas conscience. Benoît XVI a
déclaré que notre monde « a besoin
du témoignage de Dieu qui réside



dans la décision d'accueillir Dieu
comme terre sur laquelle se fonde
notre existence. C'est pourquoi le
célibat est si important aujourd'hui,
dans notre monde actuel »[8].

Saint Josémaría, s'adressant
spécifiquement à ses filles et ses fils
agrégés, expliquait que nous tous,
dans l'Œuvre, nous avons la grâce
spéciale et suffisante de Dieu pour
vivre avec délicatesse le don de nous-
mêmes à Dieu dans le monde. Dans
la rue, nous avons notre cellule, et
dans la rue, nous sommes des
contemplatifs : il suffit d’accomplir
avec délicatesse les Normes,
concrètes et larges à la fois, qui
peuvent être observées – elles
s’adaptent comme un gant à la main
– dans n'importe quelle ambiance[9] .
Chaque norme du plan de vie est une
rencontre que le Seigneur nous offre
pour que nous puissions nous y
enraciner profondément. A partir de
là, bien enracinée dans une vie



d'intimité avec le Christ, la semence
de la vocation déposée dans le cœur
de chaque agrégé et de chaque
agrégée grandit ; « comme un arbre,
planté près des eaux, qui pousse,
vers le courant, ses racines. Il ne
craint pas quand vient la chaleur :
son feuillage reste vert. L’année de la
sécheresse, il est sans inquiétude : il
ne manque pas de porter du fruit
» (Jr 17,7-8).

Enracinement dans la société et les
personnes

Tout terrain est bon pour que la
graine de la vocation d'un agrégé ou
d'une agrégée de l'Opus Dei prenne
racine. Il en a été ainsi dès les
premières vocations, si diverses, et
nous le constatons encore
aujourd'hui. « Vous vous trouvez
dans des circonstances très variées et
vous évoluez dans toutes sortes de
milieux professionnels. Votre vie est
ouverte à un champ illimité de



possibilités »[10], écrit le Père aux
agrégés et aux agrégées. Dans ce
domaine très varié du travail et des
relations humaines, les agrégés
expriment « de façon
particulièrement claire ce qu’est
l’Opus Dei, à travers la sanctification
de la vie ordinaire, du travail
professionnel et de la vie familiale,
sans changer de lieu de résidence
»[11]. Le témoignage de vie des
agrégés montre, comme l'expliquait
Paco Uceda, l'un des trois premiers
agrégés, que « la mission de l'Opus
Dei est très simple. Chacun doit
chercher Dieu dans son état et sa
profession. Moi en tant que praticien,
toi en tant que peintre, le médecin en
tant que médecin, l'avocat, l'employé
et le paysan, chacun dans son
domaine. Il s'agit d'être des saints
dans les occupations normales de
chaque jour, dans le travail ordinaire
»[12].



Saint Josémaría était ému par la
pensée du grand travail
d'évangélisation que ses filles et ses
fils agrégés allaient réaliser au sein
de l'immense panorama du travail[13].
Le journal de l'une des premières
rencontres d’agrégées raconte la
visite d'Encarnación Ortega qui
vivait alors à Rome travaillant au
côté du fondateur de l'Opus Dei. «
Encarnita, entourée de nous tous qui
étions avides d'entendre des choses,
a commencé à raconter et à
raconter... pendant deux heures, elle
ne serait jamais arrêtée de raconter,
et nous non plus, nous n'aurions
jamais fini d'écouter tout ce qui est le
grand contenu de notre vie et qui
nous conduit tout droit au Seigneur
»[14]. Encarnita leur disait que le Père
attendait beaucoup de leur vocation,
parce qu'elles pouvaient aller « dans
les profondeurs de la société »[15]. Je
vous envie, disait encore saint
Josémaría à ses fils et à ses filles,
votre don à Dieu est total et plein



comme le mien, mais vous pouvez
aller plus loin[16].

Cette capacité d'approfondir et d'aller
plus loin est liée à la capacité des
agrégés et agrégées à s'enraciner, à
établir des relations nombreuses et
profondes, donnant de la profondeur
à l'apostolat de l'Église, notamment
dans leur milieu professionnel, où ils
et elles sont témoins du Christ : « par
votre plus grande stabilité
géographique, vous facilitez
l’enracinement des apostolats sur le
territoire ; votre mode de vie vous
permet de cultiver une grande
diversité de relations et de le faire de
manière très stable : famille,
profession, quartier, ville, village,
pays où vous vivez. Vous touchez
davantage de personnes, disait saint
Josémaría, non seulement par
l’extension de votre apostolat, mais
aussi par sa profondeur »[17].



Tout cela est possible parce que «
dans l’Œuvre, l’apostolat principal
est toujours celui de l’amitié. C’est ce
que saint Josémaría nous a appris :
On peut bien dire, enfants de mon
âme, que le plus grand fruit de
l’apostolat de l’Opus Dei est celui que
ses membres obtiennent
personnellement, par l’apostolat de
l’exemple et de l’amitié loyale avec
leurs compagnons de travail : à
l’université ou à l’usine, au bureau, à
la mine ou aux champs »[18]. « Vous
qui êtes agrégés – a écrit le Père –
vous faites principalement l’Opus Dei
par un apostolat personnel profond
dans votre milieu professionnel et
familial »[19].

C'est ce à quoi le don du célibat
pousse avec une force particulière :
cette intimité spéciale avec Jésus-
Christ cherche à se répandre dans de
riches relations d'amitié, parce que le
célibat, comme le dit le pape
François, « est un don qui, pour être



vécu comme une sanctification, exige
des relations saines, des liens
d'estime authentique et de bonté
véritable qui trouvent leur racine
dans le Christ »[20]. L'amitié d'une
personne célibataire, à l'imitation de
Jésus-Christ, rend l'amour de Dieu
présent partout où elle se trouve : un
amour disponible et miséricordieux
qui se multiplie pour les personnes
qui lui sont proches. L'amitié que,
par la grâce de Dieu, les agrégés et
agrégées sont appelés à offrir, est un
amour qui dure dans le temps, un
amour sur lequel on peut compter
sans crainte, semblable à celui d'un
père ou d'une mère qui sont toujours
là. Cet amour se déploie tout d'abord
dans la propre famille : ce noyau
composé des parents, des frères et
sœurs, des cousins et des autres
membres de la famille est
normalement le premier
environnement dans lequel Dieu
nous invite à être sel et lumière (cf.
Mt 5,13-14). Cet espace s'élargit peu à



peu jusqu'à atteindre toutes les
personnes qui traversent notre vie, et
auxquelles cette amitié sincère offre
un terrain solide et riche où leur
propre semence peut germer et se
nourrir pour croître sainement et
vigoureusement.

Les amitiés des agrégés impliquent
vraiment souvent une relation
d'authentique paternité ou maternité
spirituelle, qui est – comme l'a
expliqué Mgr Fernando Ocáriz à une
agrégée qui l'interrogeait sur ce sujet
– « une authentique préoccupation
pour le bien des autres. Le propre
des mères est de donner la vie. Alors,
comment donner la vie dans le
célibat apostolique ? Par le don de
soi, par le souci pour les autres, par
la prière, par l'esprit de service, en
cherchant à rendre la vie agréable...
Tout cela, c'est la maternité
authentique. Tout cela, avec la
transmission, d'une manière ou
d'une autre, selon les circonstances,



de l'amour de Jésus-Christ, qui est la
vraie vie (...) c'est la plus grande
maternité : transmettre Jésus-Christ
»[21].

Des racines qui s’alimentent dans
un foyer

On a dit que le don du célibat, chez
ceux qui le reçoivent, augmente leur
capacité d'aimer les autres et de
s'ouvrir dans l'amitié à de
nombreuses personnes. Celui qui fait
sien le célibat du Christ n'est jamais
un solitaire ; mais, comme si cela ne
suffisait pas, celui qui a la vocation
d'agrégé ou d’agrégée s'enracine
aussi dans une famille, dans un
foyer, qu’est l'Opus Dei. Les agrégés
ne manqueront jamais de la chaleur
d'une famille, écrivait saint
Josémaría, parce que l'Œuvre
prodigue toujours de l'affection et de
la compréhension à chacun de ses
enfants. Tout l'Opus Dei est un foyer :



un seul foyer avec une seule
marmite[22].

Comme tous les fidèles de l'Œuvre,
les agrégés et les agrégées font
l'expérience de leur appartenance à
cette famille, tout d'abord à travers
l'amour filial pour saint Josémaría et
ses successeurs à qui Dieu a donné le
don d'être pères dans l'Opus Dei[23]. Il
est émouvant de voir comment cet
esprit de filiation s'est enraciné chez
les premiers agrégés et les premières
agrégées qui, sans avoir connu le
fondateur autrement que par ouï-
dire, sentaient que Dieu poussait leur
âme à la piété filiale. C'est le cas, par
exemple, de Concepción Álvarez qui,
avant même d'avoir rencontré
personnellement saint Josémaría, a
été contaminée par le sens de la
filiation qu'elle voyait chez les autres
membres de l'Œuvre et écrivait à
l'une d'elles : « J'imagine une
immense famille unie par cette
affection pour le Père qui s'occupe de



toutes (...). Moi aussi, j'y entre et je
prie beaucoup pour le Père, et ce que
j'offre pour lui, je le fais par-dessus
tout avec une force extraordinaire
»[24].

Le miracle de la paternité dans
l'Œuvre se perpétue dans les
successeurs de saint Josémaría. C'est
pourquoi chaque agrégée et chaque
agrégé peut ressentir comme
adressées à elle ou lui les paroles par
lesquelles le prélat de l'Opus Dei
terminait sa première longue lettre :
« Mes filles et mes fils, si dans ce
monde si beau et en même temps si
tourmenté, quelqu'un se sent parfois
seul, qu'il sache que le Père prie pour
lui, qu’il est proche de lui dans la
Communion des saints et qu'il le
porte dans son cœur »[25] et dans sa
Messe quotidienne[26].

Une conséquence heureuse du désir
d'être des fils et des filles est de
devenir frère ou sœur. La filiation



des agrégés et des agrégées déborde
nécessairement sur la fraternité qui
nous pousse à bien connaître les
autres et leurs familles, à les aimer et
à en prendre soin, et à nous laisser
aimer et soigner par eux[27]. L'amour
du Christ que nous recevons à
travers les autres, surtout de ceux
qui partagent le même chemin, nous
soutient et nous pousse vers l'avenir
dans cette même aventure ; dans le
cas des agrégés, « en collaborant avec
les numéraires pour vous occuper
des autres fidèles de l’Œuvre »[28]. La
fraternité entre agrégés, numéraires
et surnuméraires est source de joie,
d'espérance et de consolation dans
cet effort pour porter l'Évangile à
tous les hommes[29]. Avec cette
proximité faite de prière et de gestes
concrets, de présence chaque fois
que possible, nous vivrons « la
merveille de la communion des
saints. Dans la certitude de la foi,
nous savons que nous sommes même
plus proches les uns des autres que



dans la simple proximité physique
»[30].

***

L'Œuvre... ; qu’est-ce que l’œuvre
maintenant ? se demandait saint
Josémaría en rêvant depuis une
petite chambre de la Légation du
Honduras, pendant la guerre civile
espagnole. Il n'y a presque rien de
visible, c'est vraiment une graine de
moutarde. Quelques hommes, sans
prestige, sans position économique,
sans expérience, presque tous au
début de leur vie. Mais nous savons
que cette graine de moutarde
donnera naissance, dans le champ
surnaturel de l'Église, à un arbuste
qui couvrira le monde entier de son
tronc, de ses racines, de ses branches,
et dans lequel s’abriteront de
nombreux oiseaux voyageurs [31].

Plusieurs décennies se sont écoulées
depuis cette méditation et saint
Josémaría a pu voir lui-même ce rêve



se réaliser en partie alors qu'il n'était
encore qu'un pèlerin sur cette terre.
Le fondateur de l'Opus Dei rêvait
également qu'à l'avenir le nombre
d'agrégés serait le double du nombre
de numéraires[32]. À l'approche du
centenaire de l'Œuvre, nous pouvons
demander au Seigneur de multiplier
les vocations d'agrégées et d’agrégés
comme les forêts et « comme des
vallées, comme des jardins au bord
d’un fleuve ; plantées comme des
aloès [par le Seigneur], comme des
cèdres au bord des eaux ! » (Nb 24,
5-6), pour donner plus de solidité et
d'enracinement à l'œuvre de
diffusion de l'Évangile dans ce «
champ que Dieu cultive » (1 Co 3, 9)
et qui est l'Église.

[1] Mgr Fernando Ocáriz, Lettre
pastorale, 28-X-2020, no 18.

[2] Pape François, Audience, 3-V-2023.

[3] Benoît XVI, discours, 22 décembre
2006.



[4] Ibid.

[5] Mgr Fernando Ocáriz, Lettre
pastorale, 28-X-2020, no 22.

[6] Ibid., no 18.

[7] Lázaro Linares, Antes, más y
mejor : un relato de mi vida en el Opus
Dei, Rialp, Madrid 2001, p. 37.

[8] Benoît XVI, discours, 22 décembre
2006.

[9] Saint Josémaria, Lettres 27, n° 11.

[10] Mgr Fernando Ocáriz, Lettre
pastorale, 28-X-2020, n. 18.

[11] Ibid., n. 19.

[12] Cité dans Lázaro Linares, Antes,
más y mejor, cit. p. 29.

[13] Saint Josémaria, Entretiens, no 114.

[14] Journal de la Estila, 10-XIII-1953.
Cité dans « Las agregadas del Opus



Dei, preparación y comprensión de la
misión. España 1950-1955 », Studia et
Documenta 15 (2021), pp. 143-178; p.
169.

[15] Ibid.

[16] Saint Josémaría, Réunion de
famille, 15 septembre 1962 ; cité par
Mgr Fernando Ocáriz, Lettre
pastorale, 28 octobre 2020, no 18.

[17] Mgr Fernando Ocáriz, Lettre
pastorale, 28-X-2020, no 18.

[18] Saint Josémaria, Lettres 6, no 55 ;
cité par Mgr Fernando Ocáriz dans
Lettre pastorale, 1-XI-2019, no20.

[19] Mgr Fernando Ocáriz, Lettre
pastorale, 28-X-2020, no 18.

[20] Pape François, Discours, 17-
II-2022.

[21] Fernando Ocáriz, Tertulia à
Poznan, 23-VI-2022.



[22] Saint Josémaria, Lettres 27, no 11 ;
cf. Mgr Fernando Ocáriz, Lettre
pastorale, 16 février 2023, no 13.

[23] Saint Josémaria, Lettre 6-V-1945,
no 23 ; Mgr Fernando Ocáriz, Lettre
pastorale 14-II-2017, no 2.

[24] Lettre de Concepción Álvarez à
María Ampuero, 30-VI-1952. Cité
dans « Las agregadas del Opus Dei,
preparación y comprensión de la
misión. España 1950-1955 », cit. p.
168.

[25] Mgr Fernando Ocáriz, Lettre
pastorale, 14-II-2017, n. 33.

[26] Idem, Lettre pastorale, 16-II-2023,
n. 12 ; Message, 12-VII-2019 ; cf.

[27] Idem, Lettre pastorale, 16-II-2023,
n. 6.

[28] Mgr Fernando Ocáriz, Lettre
pastorale, 20-X-2020, n. 18.

[29] Cf. ibid. no 17.



[30] Mgr Fernando Ocáriz, Message,
12-VII-2019.

[31] Saint Josémaria, Méditation,
25-07-1937, in Crecer para adentro, p.
223.

[32] Mgr Fernando Ocáriz, Lettre
pastorale, 28-X-2020, no 18.

Santiago Vigo

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-fr/article/agregees-

agreges-des-racines-profondes-des-
branches-hautes/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/agregees-agreges-des-racines-profondes-des-branches-hautes/
https://opusdei.org/fr-fr/article/agregees-agreges-des-racines-profondes-des-branches-hautes/
https://opusdei.org/fr-fr/article/agregees-agreges-des-racines-profondes-des-branches-hautes/
https://opusdei.org/fr-fr/article/agregees-agreges-des-racines-profondes-des-branches-hautes/

	Agrégées, agrégés : Des racines profondes, des branches hautes

