
opusdei.org

À la rencontre de
Jésus

Comme à Emmaüs, nous
aimerions si souvent que Jésus
reste avec nous, qu'il nous
donne des conseils, du
réconfort et de l'affection. Cet
article nous encourage à
chercher ce Christ dans
l'Eucharistie.

08/09/2020

« Reste avec nous, car il fait déjà nuit
et le jour va tomber[1] Telle était
l'invitation pressante que les deux
disciples en route pour Emmaüs



adressèrent, le soir même du jour de
la Résurrection, au Voyageur qui les
avait rejoints sur le chemin. Accablés
de tristes pensées, ils n'imaginaient
pas que cet étranger était bien leur
Maître, déjà ressuscité. Néanmoins,
ils avaient ressenti comment leur
cœur "brûlait" (cf. Lc 24, 32) tandis
qu'il leur parlait en leur expliquant
les Écritures. La lumière de la Parole
adoucit la dureté de leur cœur et
"leurs yeux s'ouvrirent" (cf. Ibid. 31).
Entre le crépuscule et l'humeur
morose qui les submergeait, ce
voyageur était un rayon de lumière
qui éveillait l'espoir et ouvrait leur
esprit au désir de pleine lumière.
"Reste avec nous", ont-ils supplié, et il
a accepté. Peu de temps après, le
visage de Jésus allait disparaître,
mais le Maître était resté voilé dans
le "pain rompu", devant lequel
(leurs) yeux avaient été ouverts »[2].

Ainsi commence la lettre que Jean-
Paul II a écrite à l'occasion de l'Année



de l'Eucharistie. La scène des
disciples d'Emmaüs est très actuelle :
Dieu qui se rend disponible pour
accompagner l'homme sur le chemin
de la vie ; il vient toujours le
réconforter et, dans les mauvais
moments, redonne aux cœurs la joie
et l'espoir qu'ils ont perdus.

Une fois son but atteint, le Seigneur
disparaît et laisse ces deux disciples
d'Emmaüs seuls, mais c'est une
solitude apparente, pour ceux qui ne
regardent qu'avec les yeux du corps.
En réalité, il est resté pour tous et
pour toujours, dans l'Eucharistie ; de
telle sorte que la scène d'Emmaüs se
répète encore et encore dans nos
vies, chaque fois que nous en avons
besoin.

Jésus est resté dans l'Eucharistie
pour remédier à nos faiblesses, nos
doutes, nos peurs, nos angoisses ;
pour guérir notre solitude, nos
perplexités, notre découragement ;



pour nous accompagner sur le
chemin ; pour nous soutenir dans la
lutte. Surtout, pour nous apprendre à
aimer, pour nous attirer à son
Amour[3].

Comme il est facile de s'approcher du
tabernacle quand on contemple le
miracle d'un Dieu qui s'est fait
homme, qui est resté avec nous.
Allons à lui pour ouvrir nos cœurs et
être consolés comme les disciples
d'Emmaüs. Ensuite, lorsque nous
allons vers le Seigneur avec cette
confiance, l'Eucharistie devient une
nécessité ; elle devient le centre et la
racine de notre vie intérieure, et,
naturellement, l'âme de notre
apostolat.

Notre cœur n'était-il pas brûlant ?

La fécondité de l'apostolat dépend de
notre union au Christ. Nous ne
pouvons rien faire seuls : sine me
nihil potestis facere[4]. Chacun
connaît sa propre faiblesse et,



souvent aussi, ses misères. En outre,
il peut y avoir des situations dans
lesquelles, à cause de la fatigue d'une
journée de travail intense ou des
difficultés que nous rencontrons
dans notre travail apostolique, nous
perdons de vue la grandeur de notre
vocation de chrétiens, et la flamme
qui nous anime pour l'apostolat
s'éteint en nous.

Dans l'Eucharistie, nous trouvons la
force qui nous soutient parce que
nous le rencontrons. C'est une
rencontre personnelle dans laquelle
Jésus se donne et nous accorde son
efficacité. Chaque fois que nous
venons dans le besoin pour prier
devant le tabernacle, le Christ,
comme il l'a fait avec les disciples
d'Emmaüs, donne un sens à notre
vie, nous redonne notre vision
surnaturelle, nous réconforte dans
nos difficultés et nous remplit d'un
désir d'apostolat. Omnia possum in eo
qui me confortat[5], avec le Seigneur



nous pouvons tout faire quia tu es
Deus fortitudo mea[6]. Dans ce
sacrement, il est clair que le sang du
Christ rachète et en même temps
nourrit et réjouit. C'est le sang qui
lave tous les péchés (cf. Mt 26, 28) et
qui rend l'âme pure (cf. Ap 7, 14).
C'est le sang qui engendre des
femmes et des hommes au corps
chaste et au cœur pur (cf. Zach 9,17).
Le sang qui enivre, qui rend ivre du
Saint-Esprit et qui délie les langues
pour chanter et raconter les 
magnalia Dei (Actes 2:11), les
merveilles de Dieu[7].

L'union avec le Christ nous enivre du
Saint-Esprit, remplit nos cœurs – 
notre cœur ne brûlait-il pas en nous
lorsqu'il nous parlait en chemin et
nous expliquait les Écritures ?[8] – et
nous pousse à proclamer la grandeur
du Seigneur, à communiquer aux
autres notre joie, avec le zèle du
Christ lui-même. « Nonne cor
nostrum ardens erat in nobis, dum



loqueretur in via ?, notre cœur ne
brûlait-il pas en nous lorsqu'il nous
parlait en chemin ? Si tu es apôtre,
ces paroles des disciples d'Emmaüs
devraient être venues spontanément
des lèvres de vos compagnons de
travail après t’avoir rencontré sur le
chemin de leur vie[9] ».

Les chrétiens peuvent recevoir la
bonne semence en suivant les
nombreux actes de piété qui font
partie de la tradition de l'Église : la
Sainte Messe, la prière devant le
Tabernacle – quand c'est possible –,
les visites au Saint Sacrement, la
méditation fréquente de l’hymne 
Adoro Te Devote, les communions
spirituelles, la joie de découvrir les
tabernacles quand on marche dans
la rue. Tout cela est une véritable
rencontre avec le Christ, dont nous
sortons renouvelés pour la lutte
intérieure et l'apostolat.



L'union avec le Christ atteint son
point culminant lorsque nous le
recevons dans la Sainte Communion.
A ce moment, nous le rencontrons de
façon plus complète, plus intime, il
nous rend de plus en plus ipse
Christus. Profitons de ce moment
pour lui parler de nos amis et lui
demander de les changer. Saint
Josémaria nous a laissé ce message :
« Jésus est resté pour nous dans la
Sainte Hostie, pour rester à nos côtés,
pour nous soutenir, pour nous
guider. -Et l'amour seul se paie par
l'amour. -Comment ne pas nous
rendre tous les jours au tabernacle,
même pour quelques minutes, pour
le saluer et lui faire part de notre
amour d'enfants et de frères et
sœurs ?[10] »

Cette réalité est compatible avec les
situations dans lesquelles nous ne
ressentons pas de réconfort dans nos
rapports avec Dieu, ou que nous
traversons une période de plus



grande sécheresse dans la vie
intérieure. C'est à ces moments-là
que nous rencontrons notre Seigneur
sur la Croix, élément indispensable
de l'apostolat. Pour devenir vraiment
des âmes de l'Eucharistie et des âmes
de prière, nous ne pouvons pas nous
passer de notre union habituelle
avec la Croix, comme cela se produit
par la mortification que nous
recherchons ou acceptons[11].

Amener les gens à rencontrer
l'Eucharistie

« Les deux disciples d'Emmaüs, ayant
reconnu le Seigneur, "se levèrent
aussitôt" (Lc 24,33) pour aller
raconter ce qu'ils avaient vu et
entendu. Quand on a fait une
véritable expérience du Seigneur
ressuscité, en se nourrissant de son
Corps et de son Sang, on ne peut pas
garder la joie pour soi seul. La
rencontre avec le Christ,
continuellement approfondie dans



l'intimité eucharistique, suscite dans
l'Église et dans chaque chrétien le
besoin d'évangéliser et de
témoigner[12] ».

Procéder de la sorte est la réaction
logique de quelqu'un qui a découvert
un bien – dans ce cas, le Bien – dont
ceux qui lui sont chers peuvent
bénéficier. Dans notre apostolat,
nous devons réussir à atteindre le
plus grand nombre de personnes
possible, afin qu'elles aussi se
tournent vers cette amitié
incomparable et la fréquentent[13].
Faire de l'apostolat, c'est placer les
personnes devant le Christ : les
amener à rencontrer le Maître,
comme André l'a fait avec Pierre ou
Philippe avec Nathanaël[14]. Pour ce
faire, nous amènerons nos amis dans
les lieux où Jésus passe ; nous les
inciterons à le rencontrer sur la
route afin qu'ils soient guéris comme
l'homme né aveugle, réconfortés



comme les disciples d'Emmaüs ou
appelés comme Matthieu.

« Nos yeux s’ouvrent comme ceux de
Cléophas et de son compagnon,
quand le Christ rompt le pain ; et
bien qu’il disparaisse à nouveau de
notre vue, nous serons nous aussi
capables de nous remettre en route
— il commence à faire nuit —, pour
parler de lui aux autres, parce
qu’autant de joie ne tient pas dans un
seul cœur[15] ».

Promouvoir une culture de
l'Eucharistie

La première rencontre avec Jésus
pour beaucoup de gens sera notre
propre exemple, notre vie qui
cherche à s'identifier au Christ ; nous
serons des instruments pour les
conduire au Maître. L'exemple d'une
vie chrétienne cohérente entraîne.
N’ayons donc pas peur de nous
montrer chrétiens et d'agir en tant
que tels au milieu du monde. C'est



l'une des propositions que Jean-Paul
II a faites en de nombreuses
occasions : « Les chrétiens doivent
s'engager de manière plus décisive à
témoigner de la présence de Dieu
dans le monde. N'ayons pas peur de
parler de Dieu et de montrer les
signes de la foi en gardant la tête
haute. La "culture de l'Eucharistie"
promeut une culture du dialogue, qui
y trouve force et nourriture. Ceux
qui pensent que la référence
publique à la foi porte atteinte à la
juste autonomie de l'État et des
institutions civiles, ou qu'elle peut
même favoriser des attitudes
d'intolérance, se trompent[16] ».

Témoigner de notre foi est un droit
en tant que citoyens et un devoir en
tant que chrétiens ; c'est une
conduite conforme à la dignité de la
personne et une réponse au désir
que tous les hommes ont dans leur
cœur de connaître la vérité. Tu nous
as fait Seigneur pour Toi et notre



cœur est agité jusqu'à ce qu'il repose
en Toi[17].Conduire les hommes à
Vérité est le plus grand bien que nous
puissions leur faire, un bien qui
libère, qui n'est jamais intolérant : 
vous connaîtrez la vérité et la vérité
vous rendra libres[18]. Notre
témoignage en tant qu'âmes de
l'Eucharistie donnera la lumière qui
permettra aux autres de s'approcher
de la Lumière. « Lorsque, en arrivant
au village, Jésus fit le geste d'avancer,
les deux disciples l'arrêtèrent, et le
forcèrent presque à rester avec eux.
Puis ils le reconnurent à la fraction
du pain : le Seigneur, s'écrient-ils, a
été avec nous. (...) Tout chrétien doit
rendre le Christ présent parmi les
hommes ; il doit agir de telle sorte
que ceux qui le traitent perçoivent la 
bonus odor Christi, la bonne odeur
du Christ ; il doit agir de telle sorte
que, par les actions du disciple, le
visage du Maître puisse être
découvert[19] ».



L'appel, le fruit de la rencontre

« Face à la triste ignorance qui existe,
même chez de nombreux
catholiques, pensons, mes enfants, à
l'importance d'expliquer aux gens ce
qu'est la Sainte Messe et quelle est sa
valeur, avec quelles dispositions on
peut et on doit recevoir le Seigneur
dans la communion, quel besoin
nous pousse à aller le visiter dans les
tabernacles, comment se manifeste la
valeur et le sens de la piété. Un
champ inépuisable et très fécond
pour notre apostolat personnel s'y
ouvre[20] ».

Si notre vie est vraiment
eucharistique, si notre journée
entière est centrée autour du Saint
Sacrifice et du tabernacle, il nous
paraîtra naturel de transmettre la foi
aux personnes qui nous entourent et
de les amener à la rencontre du
Christ dans l'Eucharistie. « Lorsque
nous nous réunissons devant l'autel



en célébrant le saint Sacrifice de la
Messe, lorsque nous contemplons la
Sainte Hostie exposée dans
l'ostensoir ou que nous l'adorons
cachée dans le tabernacle, nous
devrions raviver notre foi, penser à
cette nouvelle existence qui s'offre à
nous et être émus par l'affection et la
tendresse de Dieu[21]. » La personne
qui s'approche de l'Eucharistie,
rencontre personnellement le Christ
et peut entendre son appel, cet appel
que les douze premiers ont reçu, et
tant d'autres personnes qui, comme
l'Évangile nous le dit, ont croisé le
chemin de Jésus: viens et suis-moi.

L. Fernández Vaciero

[1] Lc 24, 29.

[2] Jean-Paul II, Lettre apostolique
Mane nobiscum Domine, 7 octobre
2004, n° 1.



[3] Lettre du Prélat du 6 octobre
2004, n° 8.

[4] Jean 15:5.

[5] Phil 4:10.

[6] Ps 43 [42], 2 (e).

[7] Lettre du prélat du 6 octobre
2004, n° 33.

[8] Luc 24, 32.

[9] Saint Josémaria, Chemin, n° 917.

[10] Saint Josémaria, Sillon, n° 686.

[11] Lettre du Prélat du 6 octobre
2004, n° 36.

[12] Jean-Paul II, Lettre apostolique 
Mane Nobiscum Domine, 7 octobre
2004, n° 23.

[13] Lettre du Prélat du 6 octobre
2004, n° 35.

[14] Cf. Jean 1:40-45.



[15] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
314.

[16] Jeab-Paul II, Lettre apostolique 
Mane Nobiscum Dominum, 7 octobre
2004, n° 26.

[17] Saint Augustin, Confessions, 1, 1,
1.

[18] Jean 8, 32.

[19] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 105.

[20] Lettre du Prélat du 6 octobre
2004, n° 35.

[21] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 153.

Photo : le Christ pantocrator de la
mosaïque de la déisis à Sainte Sophie
(XIII°) (Istanbul - Turquie)



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/a-la-rencontre-
de-jesus/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/a-la-rencontre-de-jesus/
https://opusdei.org/fr-fr/article/a-la-rencontre-de-jesus/
https://opusdei.org/fr-fr/article/a-la-rencontre-de-jesus/

	À la rencontre de Jésus

