opusdei.org

Theme 6. L'étre
humain : a I'image
de Dieu

L'homme est la seule créature
capable de connaitre et d'aimer
au-dela du matériel et du fini. Si
Dieu nous a créés avec un
esprit, c'est pour que nous
puissions Le connaitre et
L'aimer : la création de
I'homme a lI'image de Dieu
implique la possibilité d'une
relation de communication
mutuelle. L'étre humain, étant a
I'image de Dieu et participant
de Celui qui est amour, est un
étre capable d'aimer.



06/10/2022

1. L'homme créé a l'image de Dieu

Le livre de la Genese nous dit que «
Dieu créa ’homme a son image, a
I'image de Dieu il le créa, il les créa
homme et femme »".

I1 s'agit en effet d'une révélation de la
plus haute importance. Apres la
création du monde matériel, du
monde végeétal et du monde animal,
Dieu crée — nous ne considérons pas
ici le monde des anges — I’étre
humain. Il existe une distinction
claire et radicale entre les étres non
humains et les étres humains : seuls
les humains sont I'image de Dieu ; ils
refletent de Dieu bien plus que le
simple fait d'étre créés par Lui ; ils
participent a la divinité de Dieu
d'une maniere supérieure a la nature
non humaine, bien que logiquement



cette similitude n'annule pas la
distinction entre la nature humaine
et la nature divine. « La personne
humaine, créée a 'image de Dieu, est
un étre a la fois corporel et spirituel.
Le récit biblique exprime cette
réalité avec un langage symbolique,
lorsqu’il affirme que « Dieu modela
I’homme avec la glaise du sol ; il
insuffla dans ses narines une haleine
de vie et ’homme devint un étre
vivant » (Gn 2, 7) »?.

Cette position intermédiaire de 1'étre
humain, entre le monde matériel-
animal et la divinité, peut étre niée
par les deux extrémes. Dans le
premier cas, 'homme s'érige en
seigneur absolu de lui-méme et de
toute la création ; dans le second,
I'homme est considéré comme un
simple produit de 1'évolution
animale, aussi complexe qu'elle
puisse étre congue, privé de
spiritualité et de liberté.



Cependant, pour éviter ces deux
erreurs et accepter plus facilement
cette vérité de foi, il suffit de
réfléchir a ’expérience de notre
maniere d'étre.

D'une part, nous avons de toute
évidence de nombreuses limitations
qui manifestent et constituent notre
finitude : par exemple, nous ne
parvenons pas a faire tout ce que
nous voulons faire (que ce soit a
cause d'obstacles extérieurs ou
intérieurs) ; de nombreuses choses
nous arrivent que nous ne
controlons pas, que nous ne voulons
pas ou que nous ne prévoyons pas ;
nous vivons dans un flux de temps et
d'événements que nous ne pouvons
ni inverser ni arréter. Notre finitude
est donc bien évidente.

Mais, d'un autre c6té, il est tout aussi
évident que certaines
caractéristiques de notre vie
échappent a cette finitude, la rendent



en quelque sorte poreuse ou
I'ouvrent a l'infini. Pour commencer,
nous notons le fait surprenant que,
étant finis, nous le savons ou en
sommes conscients ; et si nous
savons que nous sommes finis, c'est
parce que notre compréhension
dépasse en quelque sorte la limite de
notre propre finitude. En outre, et en
ce qui concerne les limitations
mentionnées ci-dessus, si nous ne
réalisons certainement pas beaucoup
de choses que nous voulons, nous
pouvons les concevoir et les désirer
meéme si elles sont impossibles a
réaliser ; des événements
incontrélables s'abattent
nécessairement sur nous, mais nous
pouvons toujours y résister ou
adopter une attitude intérieure a leur
égard ; le temps passe véritablement
pour nous et en nous de maniere
nécessairement irréversible, mais
nous vivons toujours dans un «
maintenant » continu et permanent a
partir duquel nous pouvons



contempler et donner un sens au
passé et, dans une certaine mesure,
au futur.

En bref, nous sommes
indubitablement finis et nous vivons
dans un monde matériel fini ; mais
nous avons également la capacité de
nous €loigner ou de nous détacher
des contraintes de la finitude. Cette
capacité n'est possible que parce que
nous sommes spirituels, et c'est en
cela que nous voyons ce qui nous
rend semblables a Dieu, I'Esprit
infini et absolu.

Certaines théories humanistes
prétendent soutenir 1'idée d'un étre
humain doté d'un esprit, mais un
esprit fini — plus ou moins éclairé —
quin'est ni a I'image de Dieu ni donc
orienté vers Lui. Une telle conception
est problématique tant sur le plan
théorique, puisque la nature de
'esprit est de participer a I'absolu et
de tendre vers lui, que sur le plan



pratique, puisque l'expérience
personnelle et historique montre que
la rupture de la relation avec Dieu
finit par diluer la dignité de la
personne humaine. « Il n’y a pas
d’autre alternative : il n'y a que deux
facons possibles de vivre sur la

terre : mener une vie surnaturelle,
ou mener une vie animale »™'.

2. L'étre humain : créé par amour,
créé pour aimer

Le fait que « Dieu [ait] créé I'homme
a son image » implique également
deux affirmations fondamentales :
que nous sommes Créés par amour et
que nous avons été créés pour aimer.

Tout d'abord, si Dieu est parfait et
absolu, il n'a besoin de rien ni de
personne. Il s'ensuit que Dieu est
absolument transcendant et libre,
c'est-a-dire qu'il n'a pas créé le
monde ou 'homme par nécessité,
mais librement. La création est un
don gratuit de Dieu : en d'autres



termes, toute la création est 1'ceuvre
de son amour. Nous devons rejeter la
tentation fréquente de soumettre
Dieu, ou la volonté de Dieu, a notre
logique ou a nos conditions.

Deuxiemement, si Dieu nous a créés
a son image, c'est pour entrer dans
une relation possible avec 'homme.
En d'autres termes, si Dieu nous a
rendus capables de connaitre et
d'aimer au-dela du matériel et du
fini, s'il nous a créés avec un esprit,
c'est pour que nous puissions Le
connaitre et L'aimer. « De toutes les
créatures visibles, I'homme seul est
"capable de connaitre et d'aimer son
Créateur" (Gaudium et Spes, 12,3) ; il
est "la seule créature sur terre que
Dieu a aimée pour elle-

méme" (Gaudium et Spes, 24,3) ; lui
seul est appelé a participer, par la
connaissance et I'amour, a la vie de
Dieu. C'est dans ce but qu'il a été
créé, et c'est la raison fondamentale
de sa dignité »™.



D'un autre point de vue, on peut dire
que la création de 'homme a l'image
de Dieu implique la possibilité d'une
relation de communication mutuelle.
Mais l'initiative de cette
communication, si elle concerne
I'intimité, ne peut venir que de Dieu,
car la connaissance humaine
naturelle ne peut accéder par elle-
méme a l'intimité de Dieu (ni
d'ailleurs a aucune autre intimité si
elle ne lui est pas ouverte). Et c'est ce
que Dieu a fait en réalité : Il s'est
révélé a nous, Il nous a fait connaitre
sa nature la plus intime. Eh bien,
cette profonde révélation nous est
donnée de la manieére la plus
explicite par saint Jean : « Dieu est
amour »"

Cela signifie que 1'étre humain, étant
I'image de Dieu et participant de Lui
qui est amour, est un étre capable
d'aimer : c'est son essence et sa
définition la plus profonde qui
déterminent ce qu'il est et devient, «



car on est ce qu'est son amour »*; et
il est capable d'aimer parce que,
étant créé par amour, il a déja regu
cet amour, il a été aimé le premier : «
Voici en quoi consiste I’amour : ce
n’est pas nous qui avons aimé Dieu,
mais c’est lui qui nous a aimés »"; «
Quant a nous, nous aimons parce que
Dieu lui-méme nous a aimés le
premier»®. C'est pourquoi tout le
dynamisme de la vie morale, des
vertus, est informé par 1'amour, par
la charité. « La charité ordonne les
actes des autres vertus a la fin
ultime, et par conséquent, elle donne
aussi aux autres vertus leur forme.
C'est pourquoi on dit qu'elle est la
forme des vertus »"“'.

3. Dimensions de 1'étre humain :
intelligence, volonté, émotions

Définir 'homme comme un étre
aimant ou capable d'aimer peut étre
ambigu en fonction de ce que l'on
entend par amour, un terme qui est



actuellement utilisé de maniere trop
large et trop diverse. En général, on
peut dire que I'amour est, ou du
moins abrite, un désir ; mais 1'étre
humain peut désirer de différentes
manieres (égoistement ou par
altruisme), a différents niveaux de sa
nature (sensible ou spirituelle) et, en
outre, en direction d'objets trés
différents (par exemple, inférieurs
ou supérieurs a 'hnomme lui-méme,
objets en soi bons ou mauvais, etc.)
qui caractérisent ce désir et, par
conséquent, le sujet méme qui désire,
de différentes maniéres. La lumiére
de la foi nous dit que la maniere
d'aimer la plus propre a 1'étre
humain, image de Dieu, est d'aimer
comme Il aime.

Aimer comme Dieu aime ou aimer
spirituellement signifie, en résume,
aimer librement dans la vérité et
véritablement. En d'autres termes, il
s'agit d'élever l'affectivité au niveau
ou la raison peut discerner en elle le



vrai ou le faux, ce qui est correct et
ce qui ne l’est pas, et ouvre ou dirige
I'amour vers l'autre ; ce qui, bien sur,
ne peut se faire que librement ou
volontairement. Il s'agit donc de
mettre en jeu les trois dimensions
fondamentales de I'étre humain en
tant qu'esprit : l'intelligence ou le
logos qui discerne de maniére lucide
et absolue le type d'amour et 1'ouvre
a autrui ; la volonté qui décide
librement comment répondre a cette
méme exigence lucide et amoureuse ;
et l'affectivité qui, dans sa forme la
plus profonde et supréme, constitue
proprement l'amour.

Bien sar, nous voyons aussi en nous
un niveau non spirituel ou il y a un
manque de lucidité, de liberté ou
d'amour véritable. Il s'agit donc
d'intégrer ces trois dimensions
humaines a leur niveau supérieur ou
spirituel, sans céder au
réductionnisme qui implique
fondamentalement une idée de 1'étre



humain comme un étre matériel,
animal ou socialement grégaire.

Sur ce plan spirituel, I'intelligence et
I'amour vont de pair,
harmonieusement et simultanément.
« Il n'y a pas l'intelligence et ensuite
I'amour : il y a I'amour riche en
intelligence et l'intelligence pleine
d'amour »"%. Eros et agapé, qui ont
souvent été radicalisés et opposés
I'un a I'autre (comme amour de désir
et amour de bienveillance, amour
ascendant et amour descendant,
amour possessif et amour oblatif,
amour de soi et amour de l'autre,
etc.) s'integrent en s'élevant et en se
purifiant. « En réalité, eros et agape -
amour ascendant et amour
descendant — ne se laissent jamais
séparer completement 'un de
I’autre. Plus ces deux formes
d’amour, méme dans des dimensions
différentes, trouvent leur juste unité
dans 'unique réalité de ’amour, plus
se réalise la véritable nature de



I’amour en général. Méme si,
initialement, I’eros est surtout
sensuel, ascendant — fascination pour
la grande promesse de bonheur —,
lorsqu’il sS’approche ensuite de
l’autre, il se posera toujours moins de
questions sur lui-méme, il cherchera
toujours plus le bonheur de I’autre, il
se préoccupera toujours plus de
I’autre, il se donnera et il désirera «
étre pour » ’autre. C’est ainsi que le
moment de ’'agapé s’insére en lui ;
sinon l'eros déchoit et perd aussi sa
nature méme. D’autre part, ’homme
ne peut pas non plus vivre
exclusivement dans ’amour oblatif,
descendant. Il ne peut pas toujours
seulement donner, il doit aussi
recevoir. Celui qui veut donner de
I’amour doit lui aussi le recevoir
comme un don »™",

4. La sociabilité humaine

Dieu, en nous révélant son essence
en tant qu'amour, nous a également



révélé quelque chose sur la maniére
dont il aime ; et non seulement
comment Il aime les créatures
humaines, mais comment Il aime en
Lui-méme. Dieu aime de maniére
interpersonnelle ; Dieu est trine, une
trinité de personnes qui se
connaissent et s'aiment. Ainsi, si
nous sommes l'image de Dieu, nous
sommes appelés a aimer de cette
maniére et nous possédons déja en
nous une empreinte ou une
participation a cet amour
interpersonnel.

Cette dimension de I'amour, I'amour
pour l'autre, peut déja étre entrevue
dans l'expérience naturelle de
I'amour et I'expérience de l'autre en
tant qu'autre personne. D'une part, si
I'amour est désir, il émeut, il est
mouvement ; et il est naturel qu'il
fasse sortir le sujet de lui-méme vers
le haut, vers les autres. D'autre part,
I'expérience authentique que nous
avons des autres n'est pas



simplement l'expérience d'autres «
objets » & qui nous pouvons répondre
si nous le souhaitons ; c'est plutot
I'expérience d'autres « sujets » qui
exigent déja d'emblée une réponse
de notre part, envers lesquels nous
nous sentons principalement
interpellés. A son tour, cette
découverte naturelle est renforcée
par la vérité de foi que nous avons
examinée, I'étre humain comme
image de Dieu. En effet, si l'autre est
I'image de Dieu, aimer l'autre c'est
aimer l'image de Dieu, aimer celui
que Dieu aime, aimer Dieu lui-méme.

L'amour est donc essentiellement
interpersonnel : « Parce que ’'amour
est riche de vérité, ’homme peut le
comprendre dans la richesse de ses
valeurs, le partager et le
communiquer. La vérité est, en effet,
logos qui crée un dia-logos et donc
une communication et une
communion (...) La vérité ouvre et
unit les intelligences dans le logos de



I’amour : annonce et le témoignage
chrétien de 'amour résident en cela
»2 C'est pourquoi le Nouveau
Testament présente les
commandements de I'amour de Dieu
et de I'amour du prochain
ensemble™, afin que I'un conduise a
I'autre : I'amour de Dieu conduit a
I'amour du prochain, et I'amour du
prochain conduit a 'amour de Dieu.
« Si tu aimes ton frére, tu dois aimer
Pamour lui-méme. Or, « I'amour est
Dieu », donc celui qui aime son frére
doit aussi aimer Dieu »™.

C'est sur ces présupposés
anthropologiques et éthiques
profonds que se fonde la sociabilité
humaine, et pas seulement sur une
question factuelle de vie
communautaire nécessaire et utile.
C'est pourquoi la sociabilité se
nourrit également de I'amour et se
compose principalement de relations
et de communautés d'amour
proprement dites : la famille et



I'amitié. Ce n'est que par la
socialisation, par le contact avec les
autres, que I'étre humain grandit et
se développe dans sa propre nature :
« Cette ressemblance montre bien
que ’homme, seule créature sur
terre que Dieu a voulue pour elle-
méme, ne peut pleinement se trouver
que par le don désintéresse de lui-
meéme » (Gaudium et spes, n° 24). Il ne
peut méme pas parvenir a
reconnaitre a fond sa propre vérité si
ce n’est dans la rencontre avec les
autres »".

C’est ce que nous voyons dans
I’Evangile lui-méme : « Car celui qui
fait la volonté de mon Pére qui est
aux cieux, celui-la est pour moi un
frére, une sceur, une mere »*%, et
cela a de riches conséquences pour la
famille en tant que cellule de base de
la société. « Dieu est amour et il vit
en lui-méme un mystéere de
communion personnelle d'amour. En
créant 'humanité de I'homme et de



la femme a son image et en la
conservant continuellement dans
I'étre, Dieu inscrit en elle la vocation,
et donc la capacité et la
responsabilité correspondantes, a
I'amour et a la communion. L'amour
est donc la vocation fondamentale et
innée de tout étre humain »"”.

Et en ce qui concerne l'amitié — « Je
vous ai appelés amis »™ —, il en va de
méme : elle se nourrit de I'amour de
Dieu et construit la communauté. «
Par la grace qu’il nous donne, nous
sommes €levés de telle sorte que
nous sommes réellement ses amis.
Nous pouvons 'aimer du méme
amour qu’il répand en nous,
étendant son amour aux autres, dans
I’espérance qu’eux aussi trouveront
leur place dans la communauté

d’amitié fondée par Jésus-Christ »™.




Bibliographie

- Catéchisme de IEglise Catholique, n*®
355-368

- Compendium de la Doctrine Sociale
de UEglise, chap. 1,3 n° 34-37:

- Guillaume Derville, Introduction a
Panthropologie théologique, Laurier,
2020.

MGn 1, 27.
21 catéchisme, 362.

B Josémaria Escriva de Balaguer,
Amis de Dieu, 200.

' catéchisme, 356.

®11 Jn 4,8 et 16.


https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P1C.HTM
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html#LAmour%20trinitaire,%20origine%20et%20fin%20de%20la%20personne%20humaine
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html#LAmour%20trinitaire,%20origine%20et%20fin%20de%20la%20personne%20humaine
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html#LAmour%20trinitaire,%20origine%20et%20fin%20de%20la%20personne%20humaine
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html#LAmour%20trinitaire,%20origine%20et%20fin%20de%20la%20personne%20humaine

® Saint Augustin, Commentaire de la
premiere lettre de saint Jean, traité 2,
1914,

"1 Jn 4,10.
11 Jn 4,19.

® Saint Thomas d’Aquin, Suma
teologica, I1-11, question 23, article 8.

191 Benoit XVI, Caritas in veritate, n°
30.

M Benoit XVI, Deus caritas est, n° 7.

121 Benoit XVI, Caritas in veritate, n°
4,

131 Cf. Mt 22,40 ; 1 Jn 4,20 et 21; etc.

14 Saint Augustin, Commentaire de la
premiére lettre de saint Jean, traité 9,
n° 10.

"3 Francois, Enc. Fratelli tutti, n° 87.

(161 Mt 12,50.



U7 Saint Jean Paul II, Familiaris
consortio, n° 11.

"% 11 15,15.

"9 Prancois, Christus vivit, ™ 153.

Sergio Sanchez-Migallon

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-fr/article/6-letre-humain-
a-limage-de-dieu/ (13/02/2026)


https://opusdei.org/fr-fr/article/6-letre-humain-a-limage-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-fr/article/6-letre-humain-a-limage-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-fr/article/6-letre-humain-a-limage-de-dieu/

	Thème 6. L'être humain : à l’image de Dieu

