
opusdei.org

Méditation :
Solennité de Saint
Joseph

Réflexion pour la méditation en
la solennité de Saint Joseph. Les
thèmes proposés sont: la prière
de Joseph anime ses actions;
une prière qui pose le regard
sur Jésus; le patriarche agit avec
la liberté et la confiance que
donne l'amour.

- La prière de Joseph anime ses
actions

- Une prière qui pose le regard sur
Jésus



- Le patriarche agit avec la liberté et
la confiance que donne l'amour

LES BIOGRAPHIES de personnages
célèbres sont habituellement forgées
par des événements extraordinaires
et des discours importants. De plus,
elles s'insèrent souvent dans un
contexte de crise existentielle ou
sociale, où leur contribution est
visiblement importante. C'est pour
cette raison que la figure sereine et
forte de Saint Joseph, qui a suscité
tant de dévotion au cours des siècles,
nous surprend: les Évangiles ne nous
transmettent aucune de ses paroles ;
et ses actes étaient simples en
général, sans trop de dramatisation.
À nos yeux, il apparaît comme un
personnage discret. Cependant, «
Saint Joseph nous rappelle que tous
ceux qui sont apparemment cachés
ou en "deuxième ligne" jouent un
rôle inégalé dans l’histoire du salut.
»[1] Bien qu'on n’observe pas
d'actions extérieures importantes



dans sa vie, on peut y deviner une
vie intérieure pleine d'activité. En
lui, nous voyons un homme qui a su
répondre aux défis en s'appuyant sur
le silence de la prière et qui, par
conséquent, a pu réaliser ses actes
avec la liberté qui émane du
véritable amour.

« Les Évangiles parlent
exclusivement de ce que « fit »
Joseph; mais ils permettent de
découvrir dans ses « actions »,
enveloppées de silence, un climat de
profonde contemplation. »[2] Ainsi,
saint Jean-Paul II nous révèle le
secret qui se cache derrière les
œuvres du Saint Patriarche: toute sa
vie a été une vraie prière. Saint
Joseph était attentif à la voix de Dieu
qui se cache derrière tous les
événements et toutes les personnes;
cela lui permettait de L'entendre
même dans les images ténues des
songes. La Sainte Écriture nous dit
que, pendant qu'il dormait, il



découvrit cette vocation qui allait
remplir de contenu chaque jour de sa
vie : prendre soin de Jésus et de
Marie. Un ange lui rendit visite la
nuit pour lui révéler le plan de Dieu
et combler ainsi son désir d'être
heureux en faisant la volonté de
Yahvé (cf. Mt 1, 20). Et même à cette
occasion nous ne pouvons pas
entendre la réponse de Joseph au
message angélique; nous constatons
simplement que, dès cet instant,
toutes ses actions deviennent la
meilleure réponse aux exigences
divines.

Entre la vie intérieure de saint
Joseph et ses manifestations
extérieures, nous ne voyons aucune
faille car il transforme sa propre vie
en chemin de prière. Seule une âme
profondément contemplative comme
la sienne peut faire sien le songe de
Dieu. Unir ainsi le divin et l'humain
nous donne une grande profondeur,
comme saint Josémaria l'a souvent



montré dans sa prédication : «
Habituez-vous à rechercher l'intimité
du Christ avec sa Mère et avec son
Père, le Saint Patriarche, et vous
obtiendrez alors ce qu'Il veut que
nous ayons : une vie contemplative.
Parce que nous serons en même
temps sur terre et au Ciel, traitant les
choses humaines de manière divine
»[3].

DEPUIS LA NAISSANCE de Jésus à
Bethléem, au milieu de la pauvreté,
le saint Patriarche ne s’est jamais
lassé de contempler le visage de Dieu
fait enfant. Il est facile d'imaginer
son regard, plein d'affection, fixé sur
Jésus lors de la première nuit qu’Il
passa sur cette terre. Au fil des
années, il n'oublierait jamais ce
premier songe divin qui avait ouvert
un horizon insoupçonné à son
existence : pouvoir amener Marie et



l'Enfant chez lui. Cependant, la
prière de Joseph allait se conformer,
au fil du temps, au rythme de la vie
de Jésus et des événements
ordinaires. « Pour saint Joseph, la vie
de Jésus fut une continuelle
découverte de sa propre vocation
»[4]. Sa vie contemplative n'a jamais
été une excuse à la passivité. Au
contraire : la tranquillité précaire de
Bethléem est interrompue par un
nouveau rêve: Dieu l'invite à s'exiler
avec sa famille en Égypte. Et
précisément parce que sa prière est
le feu qui le meut, il se met aussitôt
en route. De Saint Joseph, nous
apprenons que tout vrai renouveau,
que toute nouvelle impulsion, naît
d'une contemplation de Jésus qui
nous conduit au dialogue avec Dieu.

La vie de la Sainte Famille, de retour
à Nazareth, peut se décrire ainsi : «Le
Fils de Dieu est caché aux hommes et
seuls Marie et Joseph conservent son
mystère et le vivent chaque jour: le



Verbe incarné croît comme un
homme à l'ombre de ses parents,
mais, dans le même temps, ils
demeurent, à leur tour, cachés dans
le Christ, dans son mystère, en vivant
leur vocation»[5]. Aux yeux des
villageois, il ne s'est rien passé
d'extraordinaire dans cette sainte
maison qui, en quelque sorte, est
aussi pour nous une école de prière
dans la vie ordinaire. Nous aussi,
nous pouvons vivre dans la vie
cachée du Christ. La vie de Joseph et
de Marie se déroule dans un dialogue
constant avec Jésus : ils vivent pour
voir grandir le Seigneur, mais ce sont
eux qui grandissent aux yeux de
Dieu. Ils prennent soin de Jésus dans
une humble maison à Nazareth
tandis que Dieu les protège dans la
grande demeure de son amour.

« Votre vie est cachée avec le Christ
en Dieu » (Co 3.3). Notre vie de prière
nous conduit, comme Saint Joseph, à
toujours nous réfugier dans le



Seigneur. Le Saint Patriarche a pu
endurer l'humiliation de la crèche, la
dureté de l'exil et l'apparente
monotonie d'une vie ordinaire, car il
a su mettre son cœur en Jésus : le lieu
où toute situation devient vivable. Il
n'a jamais vu sa vocation comme un
ensemble de choses à accomplir,
mais plutôt comme le don immérité
de pouvoir vivre à tout moment avec
le Fils de Dieu.

LE SILENCE DE Saint Joseph devant
les motions divines peut nous aider à
avancer dans la liberté avec laquelle
le Patriarche se mouvait selon les
plans de Dieu. Il peut nous sembler
d’un premier abord que cette
simplicité renferme une vie sans
idéaux personnels ou même une
réponse par trop mécanique.
Cependant, quand on y regarde de
plus près, on se rend compte que



c'est plutôt une vie comblée par la
liberté de l'amour. La vraie prière,
quand il s'agit d'un dialogue ouvert
avec Dieu, nous donne la possibilité
de regarder le monde, d'une certaine
manière, de Son point de vue. Alors
notre vie acquiert une dimension
différente, insoupçonnée, comme
celle de saint Joseph, qui a su mettre
« foi et amour, dans l'espérance de la
grande mission que Dieu, en se
servant aussi de lui, charpentier de
Galilée, entreprenait dans le monde :
la Rédemption des hommes »[6].

« La logique de l’amour est toujours
une logique de liberté, et Joseph a su
aimer de manière
extraordinairement libre. Il ne s’est
jamais mis au centre. Il a su se
décentrer, mettre au centre de sa vie
Marie et Jésus »[7]. La prière nous
rend vraiment libres car elle nous
permet de plonger dans la logique du
don de soi, dans une logique qui nous
allège et nous permet d’allouer le



poids approprié à chaque chose.
Lorsque nous entamons un dialogue
constant avec Dieu, nos vies ne
dépendent plus nécessairement de
nos goûts ou de notre fatigue, même
si ceux-ci ne cessent pas d'exister.
Nos misères ne nous inquiètent pas
trop non plus, car nous savons qu'Il
vient à notre aide pour nous guérir et
en faire une source de vie, comme
l'étaient les mains blessées et le côté
ouvert du Christ.

Mais cela ne veut pas dire que la vie
de prière de Saint Joseph n'a pas
connu de difficultés. Nous savons
qu'une fois, au retour de Jérusalem,
Jésus adolescent s'est perdu (cf. Lc 2,
45). On peut imaginer quelle était
son angoisse en Le cherchant. Tant
de bons souvenirs devaient lui venir
à l'esprit avec une tonalité différente.
Peut-être une larme a-t-elle coulé.
Cependant, pendant les trois jours
que dura son incertitude, il n'avait
pas cessé de persévérer



intérieurement « fixant ses yeux sur
Jésus » (He 12,2). Sa recherche
extérieure, encore une fois, était le
reflet de sa recherche intérieure
constante. Le saint Patriarche ne
comprit pas la réponse que Jésus lui
donna quand il Le trouva finalement
dans le temple, mais sa vie était déjà
tellement dans les mains de Dieu que
même alors il se laissa guider par
Lui. C'est là que réside la grandeur
de la personnalité de saint Joseph et
ce que nous lui demandons le jour de
sa fête: avoir pleinement confiance
en Dieu. Et Dieu ne déçoit jamais, car
Ses rêves pour nous, même s'il arrive
qu'ils nous dépassent, sont toujours
bons.

[1] François, Lettre apostolique Patris
Corde, Introduction.



[2] Saint Jean Paul II, Redemptoris
Custos, n° 25.

[3] Saint Josémaria, Notes de la
prédication orale, 26-V-1974.

[4] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 54.

[5] Benoît XVI, Discours dans les
jardins du Vatican, 5-VII-2010.

[6] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 42.

[7] François, Lettre apostolique Patris
Corde, n° 7.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/meditation/
meditations-solennite-de-saint-joseph/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditations-solennite-de-saint-joseph/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditations-solennite-de-saint-joseph/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditations-solennite-de-saint-joseph/

	Méditation : Solennité de Saint Joseph

