
opusdei.org

Méditation :
Vendredi de la 2ème
semaine du Temps
Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont :
l’apostolat naît et se nourrit de
la prière ; un débordement de
la vie intérieure ; la charité est
la manifestation d’un apostolat
authentique.

- L’apostolat naît et se nourrit de la
prière

- Un débordement de la vie
intérieure



- La charité est la manifestation d’un
apostolat authentique.

« IL GRAVIT la montagne, et il appela
ceux qu’il voulait. Ils vinrent auprès
de lui » (Mc 3, 13). Il est facile de
saisir l’importance du moment,
vraiment décisif pour le Seigneur,
puisque c’est à eux qu’il allait confier
la suite de sa mission. Un détail
symbolique se remarque dans le
récit de saint Marc, qui nous aide à
comprendre l’importance
surnaturelle de l’événement : « Il
gravit la montagne ». D’après ce que
l’Écriture nous dit, la montagne ne se
réfère pas seulement à un lieu
physique, mais elle est aussi une
image de la prière qui se place au-
dessus de l’agitation de l’activité
quotidienne : elle symbolise le lieu de
la communion avec Dieu.



Les apôtres sont donc engendrés
dans la prière que Jésus adresse au
Père, ils proviennent de l’intimité
trinitaire. « Leur choix naît du
dialogue du Fils avec le Père, et est
ancré en lui » [1]. C’est pourquoi Jésus
considère chaque apôtre comme un
don du Père et parle de ses disciples
comme de « ceux que tu m’as donnés
» (Jn 17,9). À un autre moment
également, il parle du Père comme
maître de la moisson, à qui nous
devons demander des ouvriers (cf.
Mt 9, 38). L’appel et la mission de
l’apôtre trouvent leur origine et leur
continuité dans la conversation
d’amour entre le Père et le Fils. De là,
du sein de la Trinité, de cette
montagne qui est en réalité un
volcan, jaillit le feu qui doit animer
toute action apostolique.

En partageant l’Évangile avec les
autres, « aucune motivation ne sera
suffisante si ne brûle dans les cœurs
le feu de l’Esprit » [2]. Le chrétien



devient un apôtre sur la montagne
de la prière. C’est là que Jésus lui
confie sa mission et que la chaleur
du mandat se renouvelle sans cesse.
Par conséquent, l’occupation la plus
importante pour un apôtre est de se
rendre souvent sur ce sommet où
brûle le feu de l’amour de Dieu. Si
l’apostolat perd ce centre, il devient
facilement un ensemble de tâches
abordées peut-être comme une
obligation lourde, à rebrousse-poil de
ses propres désirs. Et non comme
quelque chose de naturel qui jaillit
de notre identité d’apôtres.

« IL EN INSTITUA douze pour qu’ils
soient avec lui et pour les envoyer
proclamer la Bonne Nouvelle » (Mc 3,
14). À première vue, les deux buts
qui ont amenés Jésus à choisir les
siens peuvent sembler opposés : être
avec lui et les envoyer loin.



Cependant, ce sont deux aspects
d’une même mission. Pour les Douze,
être avec le Christ signifiera, au tout
début, vivre avec lui. Or, avec le
temps, être avec Jésus va prendre
une signification intérieure. Les
apôtres devront passer de la
communion extérieure à l’intérieure.
Ils devront apprendre à vivre avec
Jésus de telle manière qu’ils puissent
être continuellement avec lui, y
compris lorsqu’ils se rendront
jusqu’aux confins de la terre.

Seul celui qui vit dans l’amour du
Christ est capable de l’annoncer
authentiquement aux autres. Si
l’apostolat n’est pas authentique il
entraîne fatigue, lassitude et malaise.
Il ne réchauffe pas parce qu’il n’a pas
de feu. « Considérant, il y a de
nombreuses années déjà, cette façon
d’agir de mon Seigneur, disait saint
Josémaria, je suis arrivé à la
conclusion que l’apostolat, quel qu’il



soit, n’est que le débordement de la
vie intérieure » [3].

De cette communion avec le Christ
jaillit le pouvoir d’expulser les
démons. Jésus les a envoyés pour
prêcher mais aussi « avec le pouvoir
d’expulser les démons » (Mc 3, 15).
Un apostolat qui ne naît pas de
l’amour du Christ a ses propres
démons : la jalousie, les
comparaisons, etc. L’apostolat
authentique est marqué du sceau de
la charité, de la fraternité, de
l’entente et de l’unité, car il naît de la
source ardente de la communion
avec le Christ.

LE GROUPE formé par les Douze a dû
apprendre à pratiquer la charité.
Lorsque nous lisons la liste des douze
apôtres, nous ne trouvons pas un
groupe homogène. Ils ne se sont pas



choisis les uns les autres, comme
c’est le cas pour les amis. C’est Dieu
qui les a choisis, chacun d’eux, et ils
sont très différents les uns des
autres, par leur origine, leur manière
d’être, leurs habitudes, etc. À ce qu’il
paraît, Simon de Cana et Judas
Iscariote faisaient partie du groupe
radical des zélotes. Nous pouvons
imaginer comment leur sang
bouillait au sujet de l’occupation
romaine. Matthieu, cependant, était
collecteur d’impôts : il travaillait
pour les Romains. Pierre et André,
frères et pêcheurs, étaient à la tête de
ce qui pouvait être une coopérative
de pêche, dans laquelle les fils de
Zébédée, Jacques et Jean, au
caractère impulsif, étaient employés.
Quelles étaient les relations entre
eux ? Elles connaissaient
probablement des hauts et des bas.
Philippe et André, quant à eux, ont
un nom grec et c’est à eux que
s’adressent les visiteurs grecs venus
pour la Pâque.



« On peut donc imaginer combien il a
été difficile de les introduire pas à
pas dans la nouvelle voie
mystérieuse de Jésus, ainsi que les
tensions qu’ils ont dû surmonter ;
quelle grande purification était
nécessaire, par exemple, pour que le
zèle des Zélotes s’uniformise avec le
“zèle” de Jésus, qui sera consommé
sur la croix. C’est précisément dans
cette diversité d’origines, de
tempéraments et de façons de penser
que les douze représentent l’Église de
tous les temps, et la difficulté de leur
tâche de purifier les gens et de les
unir dans le zèle de Jésus » [4].
Cependant, malgré ces différences, la
charité entre les apôtres a été, dès le
début, la pierre de touche du vrai
apostolat. Ubi divissio, ibi peccatum,
disait Origène : là où il y a de la
division, là est le péché. En revanche,
un chant liturgique dit Ubi caritas est
vera, Deus ibi est : Là où l’amour est
véritable, Dieu est présent. «
Regardez comme ils s’aiment » entre



eux a été, dès le commencement de
l’Église, le signe non équivoque de la
présence du Christ parmi les
chrétiens. Aussi, depuis le
commencement, sainte Marie était le
foyer d’unité autour duquel tous se
ressemblaient (cf. Ac 1, 14).

[1]. Joseph Ratzinger, Jésus de
Nazareth, Première Parti, ch. 6.

[2]. Pape François, Evangelii gaudium,
n° 261.

[3].Amis de Dieu, n° 239.

[4]. Joseph Ratzinger, Jésus de
Nazareth, Première Parti, ch. 6.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-vendredi-de-la-2eme-semaine-du-temps-ordinaire/


opusdei.org/fr-cm/meditation/
meditation-vendredi-de-la-2eme-

semaine-du-temps-ordinaire/
(14/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-vendredi-de-la-2eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-vendredi-de-la-2eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-vendredi-de-la-2eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Vendredi de la 2ème semaine du Temps Ordinaire

