
opusdei.org

Méditation : Samedi
de la 9ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : le
regard de Jésus ; le regard des
autres ; au-delà des apparences.

-Le regard de Jésus

-Le regard des autres

- Au-delà des apparences

UN REGARD peut susciter chez
quelqu’un les sentiments et les



pensées les plus disparates. Lorsque
nous sommes un peu découragés et
que nous découvrons soudain des
yeux souriants qui nous soutiennent,
il est facile de se sentir revigoré. À
l’inverse, un regard apathique ou
sévère peut refroidir ou
endommager une relation. Souvent,
un manque d’amour est précédé d’un
regard indifférent ou perdu. C’est
pourquoi il est stimulant de méditer
sur le regard du Christ. Dieu, en se
faisant homme, nous regarde avec
des yeux humains. Et du sentiment et
de la conviction que ce regard divin
éveille en nous dépendra en grande
partie le type de relation que nous
établirons avec lui. Si nous avons
l’impression que Jésus nous contrôle
et qu’il est particulièrement attentif à
nos erreurs, il est logique que nos
rapports avec lui soient empreints de
crainte. Si, au contraire, nous
découvrons son regard
miséricordieux et reconnaissons que
c’est le diable, et non le Seigneur, qui



est l’accusateur, alors nous voudrons
que ses yeux se posent toujours plus
fortement sur nous.

Une scène de l’Évangile révèle une
caractéristique du regard de Jésus
(cf. Mc 12, 38-44). Le Seigneur se tient
devant la salle du trésor et regarde la
foule qui passe devant le Temple.
C’est un geste très humain de la part
de Jésus : qui n’a pas, un jour ou
l’autre, regardé les gens qui
marchaient devant lui et essayé
d’imaginer leur vie ? Mais
contrairement à nous, qui sommes
souvent incapables d’aller au-delà de
l’apparence extérieure des gens, le
regard du Christ est tendrement
dirigé vers le cœur. Et après que de
nombreux riches aient jeté leur
surplus en offrande, le regard de
Jésus est attiré par le geste d’une
pauvre veuve qui, dans sa misère, a
donné tout ce qu’elle avait. Savoir
que Jésus découvre ces petits gestes
d’amour pour lui nous pousse à



donner tout ce que nous avons dans
nos mains, même si parfois c’est
peu : avec la chose la plus
insignifiante, nous pouvons gagner
un sourire du Christ. « As-tu vu
combien le regard de Jésus brille
lorsque la pauvre veuve dépose au
Temple sa maigre aumône ? —
Donne-lui, toi, ce que tu peux
donner : le mérite n’est ni dans le «
peu » ni dans le « beaucoup », mais
dans la volonté avec laquelle tu
donnes » [1].

AVANT de s’intéresser à l’offrande de
la veuve, Jésus avait adressé des
paroles très dures aux scribes.
Derrière leur réputation d’hommes
de foi se cachait souvent la vanité
d’être admirés par toutes sortes de
gens. C’est pourquoi ils portaient de
longues robes, choisissaient les
places principales dans les



synagogues et se sentaient honorés
lorsque de nombreux passants les
saluaient dans la rue (cf. Mc 12,
38-40). Ce qu’il y a de plus sacré, le
service de Dieu, était devenu quelque
chose de superficiel qui ne cherchait
qu’à plaire aux autres.

Nous aussi, nous pouvons devenir
dépendants du regard de ceux qui
nous entourent. Dans un milieu
pieux, l’orgueil peut même conduire
à ce que nos rapports avec Dieu
soient entachés par la vanité de
vouloir jouir d’une bonne réputation.
En revanche, lorsque notre
environnement est plus hostile à la
foi, nous pouvons être envahis par la
honte ou la crainte que l’on découvre
un geste de piété. Bien sûr, être
sensible au regard des autres est une
bonne chose, car cela signifie que les
gens ne sont pas indifférents à notre
égard. Mais en même temps, celui
qui nourrit sa vie d’idéaux élevés sait
remettre le regard des autres à sa



place, pour qu’il ne lui vole pas la
liberté intérieure d’être ce qu’il est
aux yeux de Dieu.

C’est pourquoi sentir le regard de
Jésus dans notre prière nous rend
notre liberté. Nous pouvons imaginer
que certains auraient eu une
mauvaise opinion de la pauvre
veuve, qui ne pouvait offrir à Dieu
que quelques pièces de monnaie. Ou
peut-être qu’à cause de son
apparence, elle serait passée
complètement inaperçue aux yeux
des gens présents. Du point de vue de
la femme, il aurait peut-être été plus
raisonnable de ne rien donner, pour
ne pas être gênée si quelqu’un
parvenait à compter la somme
qu’elle avait déposée. Mais cette
veuve, qui avait le cœur tourné vers
le Seigneur, ne s’est pas laissé
influencer par ce que les autres
pouvaient dire ou penser. « Elle n’a
plus rien, mais elle trouve en Dieu
son tout. Elle n’a pas peur de perdre



le peu qu’elle a, car elle a confiance
en la grâce de Dieu, qui multiplie la
joie de celui qui donne » [2].

À LA FIN DE CE PASSAGE, Jésus
appelle ses apôtres et leur raconte
avec joie ce qu’il vient d’observer. Il
ne voulait probablement pas se
limiter à louer le comportement de la
veuve et la sortir de l’anonymat, mais
aussi enseigner à ses disciples à
regarder les autres dans une
perspective d’amour. Dans chaque
temps de prière, chaque fois que
nous parlons avec le Seigneur des
personnes de notre vie, « nous
apprenons à regarder les autres non
seulement avec nos propres yeux,
mais avec le regard de Dieu, qui est
le regard de Jésus-Christ. Un regard
qui part du cœur et ne reste pas en
surface ; il va au-delà des apparences
et parvient à percevoir les espoirs les



plus profonds de l’autre : espoirs
d’écoute, d’attention gratuite ; en un
mot : d’amour » [3]

Pour comprendre les actions de la
veuve, il faut connaître ses
circonstances et ses motivations,
savoir qu’elle était pauvre et qu’elle
avait perdu son mari, et savoir dans
quelle mesure Dieu était le
fondement de sa vie. Un jugement
trop rapide ne tient généralement
pas compte de tous les éléments qui
expliquent l’action des autres. Dans
bien des cas, une manière d’être ou
une certaine réaction cache une
histoire que nous ne connaissons
pas. « Parfois, derrière un certain
caractère se cachent des souffrances
qui expliquent peut-être cette façon
d’être ou d’agir. Dieu connaît chacun
de nous en profondeur, même les
épisodes de souffrance, et nous
regarde tous avec tendresse.
Apprenons du Seigneur à regarder
ainsi, à comprendre tout le monde



[…], à nous mettre à la place de
l’autre » [4]. En effet, de nombreux
gestes de bonté, apparemment
simples ou peu brillants, supposent
un énorme effort de la part de ceux
qui les accomplissent. Seul un cœur
bon, c’est-à-dire un cœur qui cherche
habituellement à mettre en valeur le
positif chez les autres, parvient à voir
dans les moindres détails les lueurs
cachées de l’amour ; comme le Christ
qui ne s’est pas laissé aveugler par
les richesses de beaucoup, mais qui
s’est laissé gagner par la pauvreté
d’une veuve.

« Tournez vers nous vos yeux
miséricordieux », disons-nous avec
dévotion à notre Mère. Nous
ressentons le besoin que le regard de
la Vierge Marie se pose sur notre vie
car, dans la force de son regard
maternel, se trouve la libération que
son amour nous accorde. Et quand
nous verrons avec quel amour elle
contemple nos petites luttes, il nous



sera plus facile de découvrir les
traces de l’amour dans les gestes les
plus discrets de notre prochain.

[1]. Saint Josémaria, Chemin, n° 829.

[2]. Pape François, Angélus, 7
novembre 2021.

[3] Benoît XVI, Angélus, 4 novembre
2011.

[4]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 16 février 20

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/meditation/
meditation-samedi-de-la-9eme-semaine-

du-temps-ordinaire/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-samedi-de-la-9eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-samedi-de-la-9eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-samedi-de-la-9eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-samedi-de-la-9eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Samedi de la 9ème semaine du Temps Ordinaire

