
opusdei.org

Méditation :
Mercredi de la
32ème semaine du
Temps Ordinaire

Les thèmes proposés à la
méditation du jour sont : faire
nôtre le cri des lépreux ; la
guérison la plus profonde vient
d’une foi reconnaissante ;
rendre grâce toujours et
partout.

- Faire nôtre le cri des lépreux

- La guérison la plus profonde vient
d'une foi reconnaissance

- Rendre grâce toujours et partout



« JÉSUS, MAÎTRE, prends pitié de
nous ! ». C’est le cri d’un groupe de
lépreux qui sont parvenus jusqu’au
Seigneur, après avoir surmonté
certains obstacles. À l’époque, la
lèpre était un grand malheur.
D’abord la souffrance physique du
lépreux était très grande, à tel point
que les Juifs utilisaient une
expression qui signifie littéralement
« coup de fouet » pour nommer cette
maladie. Aux douleurs corporelles
s'ajoutait la souffrance morale : en
effet, considérée comme très
contagieuse, cette maladie
provoquait la terreur. C’est pourquoi
il y avait une réglementation très
précise concernant le diagnostic et
l’éloignement du malade qui l’aurait
contractée. L'attestation de la
guérison était également très
réglementée, et cette tâche revenait
aux prêtres. De plus, la maladie était



attribuée aux péchés commis par le
malade.

Nous pouvons alors mieux
comprendre la souffrance et la
tristesse des dix lépreux que Jésus a
rencontrés sur la route. Ils vivaient à
la périphérie d’un village. Des
parents, des amis et d’autres
personnes compatissantes leur
apportaient de la nourriture tous les
jours. C’est probablement par eux
qu’ils avaient entendu parler de
Jésus : un rabbin, un maître, qui
prêchait avec autorité et faisait des
miracles. Lorsque le Seigneur s’est
approché du village, quelqu’un a dû
les prévenir de sa présence et ils sont
venus le saluer de loin, espérant qu’il
pourrait les guérir. « Ils se tenaient à
distance, dit un saint médiéval, car
compte tenu de leur état ils n’osaient
pas s’approcher. Il en va de même
pour nous : nous nous tenons à
distance lorsque nous nous obstinons
dans le péché. Pour être guéris,



surtout de la lèpre de nos péchés,
crions à haute voix et disons : “Jésus,
Maître, aie pitié de nous”. Mais ne
crions pas avec notre bouche, plutôt
avec notre cœur. Le cri du cœur est
plus aigü. Le cri du cœur pénètre les
cieux et s’élève plus sublime devant
le trône de Dieu » [1]

LES LÉPREUX CRIENT pour que Jésus
les guérisse. Le Seigneur leur
demande d’aller se présenter aux
prêtres, désignés par la loi pour faire
le constat d’une guérison. En se
mettant en route pour obéir au
Maître, ils manifestent leur foi.
Chemin faisant, ils se rendent compte
qu’ils sont guéris. Cependant, un seul
parmi eux, un Samaritain, fait demi-
tour à la recherche de Jésus : « L’un
d’eux, voyant qu’il était guéri, revint
sur ses pas, en glorifiant Dieu à
pleine voix. Il se jeta face contre



terre aux pieds de Jésus en lui
rendant grâce » (Lc 17, 15-16). Le
Seigneur se plaint que les autres ne
soient pas revenus pour rendre
gloire à Dieu, et le remercier d'avoir
été guéris. Il dit au Samaritain : «
Relève-toi et va : ta foi t’a sauvé » (Lc
17, 19).

En méditant sur l’évangile
d’aujourd’hui, nous pouvons
distinguer « deux niveaux de
guérison : l’un, plus superficiel,
concerne le corps ; l’autre, plus
profond, touche l’être intime de la
personne, ce que la Bible appelle le «
cœur » et, à partir de là, rayonne
dans l’existence tout entière. La
guérison complète et radicale est le «
salut ». Le langage commun lui-
même, en distinguant entre « santé »
et « salut" » nous aide à comprendre
que le salut est bien plus que la
santé. Il est, en effet, une vie
nouvelle, pleine, définitive. En outre,
Jésus, comme en d’autres



circonstances, prononce ici
l’expression: « Ta foi t’a sauvé ». C’est
la foi qui sauve l’homme, en le
rétablissant dans sa relation
profonde avec Dieu, avec lui-même
et avec les autres ; et la foi s’exprime
dans la reconnaissance » [2]. Nous ne
savons pas ce que les autres lépreux
sont devenus. Certes, nous savons
qu’ils ont été guéris de leur maladie
physique. Mais, selon l’Évangile,
Jésus ne constate que la guérison
spirituelle du Samaritain, celui qui, à
première vue, était le plus éloigné de
la foi du peuple élu.

« Celui qui, comme le Samaritain
guéri, sait remercier, démontre qu’il
ne considère pas toute chose comme
un dû, mais comme un don qui,
même lorsqu’il parvient par
l’intermédiaire des hommes ou de la
nature, provient en fin de compte de
Dieu. La foi comporte alors
l’ouverture de l’homme à la grâce du
Seigneur, reconnaître que tout est



don, tout est grâce. Ce trésor est
caché dans un petit mot : “merci” ! » 
[3]

« RENDEZ GRÂCE en toute
circonstance : c’est la volonté de Dieu
à votre égard dans le Christ Jésus » (1
Th 5, 18). L’antienne de la messe
d’aujourd’hui, empruntée aux
enseignements de saint Paul, nous
invite à manifester souvent au
Seigneur notre gratitude. Certes,
chaque jour, au réveil, nous pouvons
le remercier même pour les choses
qui nous semblent aller de soi mais
qui nous manqueraient si nous en
étions privés : respirer, sentir, voir,
marcher ; la beauté de la nature, la
lumière et la chaleur du soleil, avoir
une famille, la capacité d’aimer et
d’être aimé… Nous chrétiens, nous
remercions le Seigneur pour les
merveilles de sa grâce, pour tout ce



que nous avons reçu, et continuons
de recevoir chaque jour, sans aucun
mérite de notre part, pour avancer
sur le chemin de la sainteté.

Saint François de Sales écrivait : «
Considérez que tant d’années avant,
vous n’étiez point au monde. Dieu
vous a fait éclore de ce rien, pour
vous rendre ce que vous êtes sans
qu’il eût besoin de vous, mais par sa
seule bonté. Considérez l’être que
Dieu vous a donné ; car c’est le
premier être du monde visible,
capable de vivre éternellement et de
s’unir parfaitement à sa divine
Majesté. […] Dieu ne vous a pas mis
en ce monde pour aucun besoin qu’il
eût de vous, qui lui êtes
complètement inutile, mais
seulement afin d’exercer en vous sa
bonté, vous donnant sa grâce et sa
gloire. Et pour cela il vous a donné
l’entendement pour le connaître, la
mémoire pour vous souvenir de lui,
la volonté pour l’aimer, l’imagination



pour vous représenter ses bienfaits,
les yeux pour voir les merveilles de
ses ouvrages, la langue pour le
louer… Il vous a fait à son image […]
Considérez tout ce que Dieu vous a
donné dans le domaine de l’esprit, du
corps, de l’âme ; il vous a donné la
santé, le bien-être, de bons amis… Il
vous nourrit avec ses sacrements, il
vous éclaire avec ses lumières, il
vous a pardonné tant de fois » [4].

« Que c’est beau ce que nous disons
chaque jour dans les Preces ! disait
saint Josémaria. Vous pouvez vous en
servir comme oraison jaculatoire : 
Gratias tibi, Deus, gratias tibi ! Car si
nous rendons grâce, Dieu nous en
donnera davantage ; mais si notre
orgueil s’approprie ce qui n’est pas à
nous, nous nous fermons à l’aide de
notre Seigneur » [5] Tournons-nous
vers Marie qui, par son humilité,
parce qu’elle était reconnaissante et
voyait tout comme un don de Dieu, a



reçu des dons qu’elle ne pouvait
même pas imaginer.

[1]. Saint Bruno de Segni, Sur
l’Évangile selon saint Luc, n° 2, 40.

[2]. Benoît XVI, Angélus, 14 octobre
2007.

[3].Ibidem.

[4]. Saint François de Sales, 
Introduction à la vie dévote, 1ère

partie, ch. 9 et suiv. III, 34.

[5]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, 19 mars
1971.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/meditation/

https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-mercredi-de-la-32eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-mercredi-de-la-32eme-semaine-du-temps-ordinaire/


meditation-mercredi-de-la-32eme-
semaine-du-temps-ordinaire/

(02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-mercredi-de-la-32eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-mercredi-de-la-32eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Mercredi de la 32ème semaine du Temps Ordinaire

