
opusdei.org

Méditation : Mardi
de la 2ème semaine
de l’Avent

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : le
Seigneur vient nous chercher ;
toujours commencer et
recommencer, faire plus
confiance à Dieu et moins à
nous-mêmes.

- Le Seigneur vient nous chercher

- Commencer et recommencer

- Faire plus confiance à Dieu et
moins à nous-mêmes



« LE SEIGNEUR VIENDRA et avec lui
tous ses saints ; et ce jour-là, il y aura
une splendide lumière »[1]. Jésus-
Christ vient sur terre pour nous
pardonner, pour nous sauver,
comme nous le lisons dans l'Évangile
de la messe d’aujourd’hui : « Quel est
votre avis ? Si un homme possède
cent brebis et que l’une d’entre elles
s’égare, ne va-t-il pas laisser les
quatre-vingt-dix-neuf autres dans la
montagne pour partir à la recherche
de la brebis égarée ? » (Mt 18,12). Le
Bon Pasteur vient chercher ce qui,
pour une raison ou une autre, s'est
éloigné. Il revient une fois de plus
pour nous remplir de sa vie, pour
nous fortifier dans notre appel à la
sainteté.

Nous souhaitons écouter à nouveau
cette voix que la première lecture
décrit ainsi : « Comme un berger, il
fait paître son troupeau : son bras
rassemble les agneaux, il les porte
sur son cœur, il mène les brebis qui



allaitent » (Is 40, 11). Le Seigneur est
déterminé à ce que nous fassions
l'expérience de la joie de la sainteté
et persévère à notre recherche : «
c’est pour chercher la centième
brebis qui était perdue et errante
qu’il est descendu en toute hâte (...).
Combien grand est l’honneur que
nous fait le Dieu qui nous vient
chercher ! Mais aussi combien est
grande la dignité de l’homme que
Dieu recherche ainsi ! »[2].

Nous aussi nous sortons vite à sa
rencontre, prêts à renouveler notre
amour. « Voici qu’arrive pour nous
un jour de salut, un jour d’éternité.
Une fois de plus les sifflements du
Divin Pasteur se font entendre : ces
paroles affectueuses, “vocavi te
nomine tuo” — Je t’ai appelé par ton
nom.Comme notre mère, il nous
appelle par notre nom. Mieux
encore, par notre petit nom
affectueux, familier. — Et c’est là,
dans l’intimité de notre âme, qu’il



nous appelle ; et chacun de nous doit
lui répondre : “ecce ego quia vocasti
me” — me voici, parce que tu m’as
appelé, bien résolu à ce que, cette
fois-ci, le temps ne passe pas comme
l’eau sur des galets, sans laisser de
trace »[3]. Nous voulons que cet
Avent laisse sa marque dans nos
âmes parce qu'en entendant notre
nom des lèvres du Bon Pasteur, nous
voulons que sa grâce nous
renouvelle.

« DANS LE DÉSERT, préparez le
chemin du Seigneur ; tracez droit,
dans les terres arides, une route pour
notre Dieu. Que tout ravin soit
comblé, toute montagne et toute
colline abaissées ! que les
escarpements se changent en plaine,
et les sommets, en large vallée ! » (Is
40,3-4). Les paroles du prophète Isaïe
que nous lisons en première lecture



de la Messe nous invitent à nous
préparer du mieux possible à
accepter la grâce que le Seigneur
veut nous accorder avec sa venue.

Nous réalisons que nous devrions
nous améliorer dans tant de choses :
dans notre désir d'atteindre une vie
contemplative, dans l'esprit de
sacrifice, dans la manière de
travailler, dans le souci des âmes,
dans l'apostolat … Et pas d'une
manière générique, mais sur des
points précis : par exemple, dans ce
qu'on nous conseille dans la
direction spirituelle ou dans la
confession, ou dans cette vertu
spécifique qui, nous le savons, nous
fait tant de bien. Nous pouvons
aspirer, avec la grâce de Dieu, à être
toujours un peu plus transformés,
même si parfois cela arrive plus
lentement que nous ne le
souhaiterions : « Jamais je n'ai aimé -
écrivait saint Josémaria - ces
biographies de saints dans lesquelles,



par naïveté, mais aussi par
ignorance, on nous chante les
exploits de ces hommes, comme s'ils
s'étaient vus confirmés dans la grâce
dès le sein de leur mère. Non. Les
biographies authentiques des héros
chrétiens ressemblent à nos vies : ils
luttaient et gagnaient, puis luttaient
et perdaient. Et alors, pleins de
repentir, ils repartaient pour le
combat »[4].

Pour sortir à la rencontre de Jésus, il
est nécessaire de ne jamais laisser
s'engourdir cette impulsion
intérieure qui nous pousse à le
chercher, qui nous entraîne
constamment vers la sainteté qui
nous attend. « Oui, je marche encore,
dit Saint Augustin, j’avance, je suis
sur la route, je me hâte, je ne suis pas
encore arrivé. Toi donc également, si
tu marches, si tu t'avances encore, si
tu penses à l'avenir, oublie le passé,
ne t'y arrête pas, dans la crainte de
t'arrêter au point sur lequel tu fixes



les yeux. Si tu dis : ça suffit ! tu es
perdu »[5].

APRÈS AVOIR raconté la parabole du
berger qui part à la recherche de sa
brebis perdue, Jésus conclut : « Ainsi,
votre Père qui est aux cieux ne veut
pas qu’un seul de ces petits soit
perdu » (Mt 18, 14). Le Seigneur ne
nous abandonne jamais. C'est notre
espérance. Il y aura toujours des
pierres d'achoppement, mais cette
faiblesse même, lorsqu'elle est
reconnue comme telle, attire la force
de Dieu. Lui, qui est le Seigneur des
armées, dirige le combat, « et un
commandant sur le champ de
bataille estime plus le soldat qui,
ayant fui, revient et attaque
férocement l'ennemi, que celui qui
n'a jamais tourné le dos, mais qui n'a
jamais non plus mené une action
courageuse »[6]. Ce n'est pas celui qui



ne tombe jamais qui se sanctifie - une
telle âme n'existe pas - mais celui qui
se relève avec agilité.

La vie chrétienne est une vie de
combat spirituel. C'est une lutte
pleine de paix, d'esprit sportif et de
joie, car son fondement principal est
la confiance en Dieu. « Jésus
comprend nos faiblesses et nous
attire à Lui, comme par un plan
incliné, en nous demandant de savoir
persévérer dans notre effort pour
monter un peu, jour après jour. Il
nous cherche comme Il a cherché les
deux disciples d'Emmaüs, en allant à
leur rencontre ; comme Il a cherché
Thomas pour lui faire toucher, avec
ses doigts, les plaies ouvertes de ses
mains et de son côté. Jésus vit
continuellement dans l'espoir que
nous nous tournions vers Lui,
précisément parce qu'Il connaît
notre faiblesse »[7].



Il faut donc être humble devant Dieu,
comme un enfant qui fait sa part
pour bien se comporter et qui, bien
qu'il échoue souvent, ressent
toujours l'affection inconditionnelle
de ses parents. Le Seigneur est
heureux quand il nous voit nous
tourner vers Lui pour obtenir de
l'aide et, quand cela est nécessaire,
son pardon. Là se trouve, en grande
partie, le secret de la sainteté. Nous
pouvons compter aussi sur le soutien
de notre Très Sainte Mère. Elle nous
aide à toujoursrecommencer, à nous
laisser retrouver par le Bon Pasteur:
« Recourir par Marie, ta Mère, à
l’Amour miséricordieux de Jésus. —
Un Miserere et haut ce cœur ! — Puis
repars ! »[8].

[1] Introït de la Messe du mardi de la
2ème semaine de l’Avent.



[2] Saint Bernard, Sermon de l’Avent
du Seigneur, I, 7.

[3] Saint Josémaria, Forge, n° 7.

[4] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 76.

[5] Saint Augustin, Sermon 169, 18.

[6] Saint Grégoire Le Grand, Homélies
sur les Évangiles, 34,4.

[7] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 75.

[8] Saint Josémaria, Chemin, n° 711.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/meditation/
meditation-mardi-de-la-2eme-semaine-

de-lavent/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-mardi-de-la-2eme-semaine-de-lavent/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-mardi-de-la-2eme-semaine-de-lavent/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-mardi-de-la-2eme-semaine-de-lavent/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-mardi-de-la-2eme-semaine-de-lavent/

	Méditation : Mardi de la 2ème semaine de l’Avent

