
opusdei.org

Méditation : Mardi
de la 28ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : découvrir le
bien dans ce que nous faisons ;
la chasteté est une affirmation
joyeuse ; réorienter nos désirs.

- Découvrir le bien dans ce que nous
faisons

- La chasteté est une affirmation
joyeuse

- Réorienter nos désirs



JÉSUS se trouve dans la maison d’un
pharisien. Lorsqu’il se met à table,
l’hôte s’étonne de voir que le
Seigneur ne s’est pas lavé avant le
repas. Le Maître, sachant où allaient
ses pensées, lui dit : « Bien sûr, vous
les pharisiens, vous purifiez
l’extérieur de la coupe et du plat,
mais à l’intérieur de vous-mêmes
vous êtes remplis de cupidité et de
méchanceté. Insensés ! Celui qui a
fait l’extérieur n’a-t-il pas fait aussi
l’intérieur ? (Lc 11, 39-40)

Le Seigneur n’a pas condamné la
pratique du lavage. Ce qu’il a voulu
faire comprendre, c’est que c’est
l’esprit dans lequel les bonnes
actions sont accomplies qui compte
vraiment, au-delà des apparences. «
Il leur dit qu’ils ne s’occupaient que
des choses extérieures, et qu’ils
méprisaient les choses intérieures
comme étrangères, parce qu’ils ne
savaient pas que ce qu’on fait au
corps doit être fait aussi à l’âme » [1].



En ce sens, la sainteté ne consiste pas
à incorporer de plus en plus de
bonnes œuvres dans notre vie. Pour
qu’elles soient vraiment bonnes, elles
doivent être accompagnées d’une
intériorité sincèrement attachée à ce
bien, c’est-à-dire que nous devons
développer une attitude qui nous
amène à réfléchir aux raisons de nos
actions, de sorte que celles-ci aient
une racine saine et tendent
également vers un bien valable,
même si le résultat n’est
apparemment pas clair au départ.
Par exemple, s’efforcer de ne pas se
mettre en colère pour éviter les
problèmes et pour que personne ne
trouble notre paix peut nous
émouvoir dans une certaine mesure
et peut être en partie égoïste à
l’origine. En revanche, si nous
sommes animés par le désir d’être
des gens qui réagissent calmement
afin de préserver la charité et l’unité
dans un groupe, nous nous
réjouirons de lutter au jour le jour,



même si nous paraissons parfois un
peu grincheux, susceptibles ou
rancuniers. Avec le temps et la grâce
de Dieu, nos efforts pour être
sincèrement doux ouvriront la voie à
de nouveaux idéaux, comme celui
d’atteindre la vieillesse en étant des
gens charmants, joyeux et
compréhensifs.

SAINT JOSÉMARIA avait l’habitude
de considérer la vertu de chasteté
comme une « affirmation joyeuse »[2].
Une telle approche contraste avec
ceux qui mettent trop l’accent sur le
non, comme si la vertu consistait
simplement à ne pas faire, à ne pas
penser ou à ne pas regarder. Encore
une fois, une bonne action a besoin
d’une bonne terre pour s’enraciner :
elle a besoin d’un bon désir, d’une
noble intention pour l’animer. La
chasteté est donc un oui à l’amour,



car c’est l’amour qui la valorise et lui
donne son sens. Naturellement, il est
nécessaire de dire non à certains
actes ou attitudes qui lui sont
contraires et que toute personne
sensée perçoit précisément comme
des négations de l’amour. Mais, bien
qu’elle exige certains non, la chasteté
est une réalité éminemment positive.

Dans cette lutte, comme pour toute
autre vertu, il sera parfois nécessaire
d’agir contre l’inclination, et alors
peut-être les inclinations
disparaîtront. Cependant,
l’expérience chrétienne montre
l’importance de se rappeler que tel
n’est pas le but, mais seulement un
pas qui, s’il n’est pas suivi par
d’autres, ne fera que développer en
nous la capacité de se retenir, de
réprimer notre volonté. Ordonner la
tendance à la beauté et au plaisir
signifie intégrer la chasteté dans le
bien de la personne : connaître ses
propres désirs, les purifier et les



intégrer jusqu’à ce qu’ils donnent
une unité à notre vie, de sorte que
nos désirs et, en général, notre
sensibilité, soient progressivement
en accord avec notre identité et la
renforcent. Un cœur impur est un
cœur fragmenté, sans direction ; un
cœur pur, en revanche, est un cœur
qui a progressivement appris à
unifier, à donner une direction
harmonieuse aux différentes
dimensions de la vie.

C’est pourquoi le fondateur de l’Opus
Dei aimait considérer les fruits d’une
vie tempérée, qui ne s’attache pas
aux choses qui brillent mais n’ont
pas de valeur. « Un tel homme sait se
passer de ce qui nuit à son âme, et il
se rend compte que son sacrifice
n’est qu’apparent : parce qu’en
vivant de la sorte, avec le sens du
sacrifice, il se délivre de beaucoup
d’esclavages et il en vient, dans
l’intimité de son cœur, à savourer
tout l’amour de Dieu » [3].



IL PEUT arriver que nous percevions
dans notre vie des affections
contraires à notre identité. Prendre
conscience de cette réalité est le
premier pas pour réorienter nos
désirs vers ce qui nous rend
vraiment heureux. Ignorer ou ne pas
tenir compte de cette précieuse
information que nous offrent nos
passions et nos sentiments peut finir
par produire la division dont parle le
Seigneur : une coupe parfaitement
propre à l’extérieur, mais sale à
l’intérieur ; beaucoup de bonnes
œuvres, mais un cœur qui ne jouit
peut-être pas pleinement de la vie
qu’il mène. Parfois, la purification
que Jésus nous demande ne sera pas
tant de corriger un certain
comportement extérieur, mais de
réorienter les désirs latents qui se
trouvent dans notre cœur ; des désirs
qui peuvent se manifester par des
attentes qui ne sont pas cohérentes



avec notre identité ou par de petites
aspirations frustrées que nous ne
finissons pas par laisser entre les
mains du Seigneur pour les affronter
avec lui.

« Dieu nous a faits ainsi : nous
sommes pleins de désirs […] Nous
pouvons dire, sans exagérer, que
nous sommes ce que nous désirons.
Car ce sont les désirs qui élargissent
notre regard et poussent la vie à aller
au-delà : au-delà des barrières de la
routine, au-delà d’une vie abrutie par
la consommation, au-delà d’une foi
répétitive et fatiguée, au-delà de la
peur de prendre des risques, de
s’engager pour les autres et pour le
bien » [4]. La purification de nos
désirs nous amène à apprécier de
plus en plus la réalité telle qu’elle est,
car nous trouvons dans les différents
moments de la journée l’occasion de
réaliser l’idéal qui nourrit notre
existence. Nous apprenons à
savourer le précieux bonheur que



chaque jour nous offre, sans
échappatoires et sans tensions entre
l’extérieur et l’intérieur : les actions
et les aspirations de notre cœur
peuvent être cohérentes avec notre
vocation. Nous pouvons demander à
la Vierge Marie de nous aider à
mieux connaître nos affections, afin
de les orienter vers l’Amour qui
soutient notre vie.

[1]. Hegemonius, Acta disputationis
Archelai episcopi Mesopotamiae et
Manetis haeresiarchae 21.

[2]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 5.

[3]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
84.

[4]. Pape François, Homélie, 6 janvier
2022.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/meditation/
meditation-mardi-de-la-28eme-semaine-

du-temps-ordinaire/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-mardi-de-la-28eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-mardi-de-la-28eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-mardi-de-la-28eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-mardi-de-la-28eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Mardi de la 28ème semaine du Temps Ordinaire

