
opusdei.org

Méditation : Jeudi de
la 6ème semaine du
Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont :
découvrir le vrai Messie ; la
croix nous dit qui est Jésus-
Christ ; le chemin de la
contrition.

- Découvrir le vrai Messie

- La croix nous dit qui est Jésus-Christ

- Le chemin de la contrition



À MESURE que nous avançons, petit
à petit, sur le chemin chrétien, il
arrive que nous soyons confrontés à
deux questions que Jésus pose dans
l’Évangile. D’abord, qui les autres
disent-ils que je suis ? puis nous
passons à la question qui change
notre vie à la racine : « Qui dis-tu que
je suis ? » (Mc 8, 28-29) Qui suis-je
pour toi ? Les apôtres, qui
attendaient d’abord que le Seigneur
lui-même réponde pour eux,
hésitèrent. « Certains ont dit Jean le
Baptiste, d’autres Elie ou l’un des
prophètes. Ils ne semblaient pas
avoir une position claire. Pierre,
audacieux, répond avec force : « Tu
es le Christ ». Ces mots ont exprimé
l’apogée de la foi d’Israël et, avec elle,
ont embrassé l’avenir et les attentes
de l’humanité de tous les temps.

« Pierre n’avait pas encore compris le
contenu profond de la mission
messianique de Jésus, le nouveau
sens de cette parole : Messie. Il le



démontre peu après, en laissant
comprendre que le Messie qu’il
poursuit dans ses rêves est très
différent du véritable projet de Dieu.
Devant l’annonce de la passion, il se
scandalise et proteste en suscitant la
vive réaction de Jésus (cf. Mc 8,
32-33). Pierre veut un Messie «
homme divin », qui accomplisse les
attentes des gens en imposant sa
puissance à tous : c’est également
notre désir que le Seigneur impose sa
puissance et transforme
immédiatement le monde. […] C’est
la grande alternative, que nous aussi,
nous devons toujours apprendre à
nouveau : privilégier nos propres
attentes en repoussant Jésus ou
accueillir Jésus dans la vérité de sa
mission et mettre de côté les attentes
trop humaines » [1].

Nous aussi, comme ces premiers
disciples, nous sommes appelés à
découvrir personnellement le vrai
visage de Jésus-Christ. Comprendre



la véritable nature de son Royaume
est une tâche qui exige patience et
maturité intérieure. Peut-être, dans
cette tâche, pouvons-nous utilement
nous tourner vers la vie des saints :
ils ont su renoncer à leurs attentes
humaines pour embrasser le divin.

SUR LE CHEMIN qui nous conduit au
ciel, se trouvent ensemble la foi
joyeuse dans le Sauveur et l’obscurité
de la croix ; l’espérance d’une joie au-
delà de toute mesure humaine et les
difficultés inévitables du chemin,
pouvant venir même de nos
distractions. « Comment vivons-nous
la foi, nous ? Sommes-nous attachés
au trésor précieux, à la beauté de la
nouveauté du Christ, ou bien lui
préférons-nous quelque chose qui
nous attire sur le moment, mais qui
nous laisse ensuite un vide à
l’intérieur ? » [2]



Pour que la foi de ses apôtres
mûrisse, le Seigneur les rassembla «
et commença à leur enseigner qu’il
fallait que le Fils de l’homme souffre
beaucoup, qu’il soit rejeté par les
anciens, les grands prêtres et les
scribes, qu’il soit tué, et que, trois
jours après, il ressuscite » (Mc 8,31).
Saint Josémaria, rappelant les
moments de difficulté qu’il avait lui-
même vécus, soulignait que «
l’enseignement du christianisme sur
la douleur ne constitue pas un
programme de consolations faciles.
C’est d’abord une doctrine
d’acceptation de cette douleur,
inhérente à toute la vie humaine. Je
ne peux pas vous dissimuler — non
sans joie, car j’ai toujours prêché
dans ce sens et je me suis efforcé de
vivre en sachant que là où se trouve
la Croix, se trouve Jésus-Christ,
l’Amour incarné — que la douleur
s’est introduite bien des fois dans ma
vie : plus d’une fois, j’ai eu envie de
pleurer. […] Quand je vous parle de



la douleur, ce n’est pas simple
théorie. Et je ne me contente pas non
plus de faire appel à l’expérience des
autres, quand je vous affirme : si,
face à la réalité de la souffrance,
vous sentez parfois votre âme
vaciller, il n’y a qu’un remède :
regarder le Christ. La scène du
Calvaire atteste aux yeux de tous que
les afflictions doivent être sanctifiées
en union avec la Croix » [3].

Nous ne pouvons pas dresser un
profil complet de Jésus sans regarder
la croix. Nous nous réjouissons de
découvrir les joies quotidiennes de sa
vie cachée ; sa prédication et ses
miracles nourrissent notre
espérance ; la résurrection nous
confirme dans une grande foi. Mais
voir le Fils de Dieu crucifié est une
partie essentielle de la vie de Jésus-
Christ. Ce n’est qu’alors que nous
comprendrons que Dieu nous
accompagne même dans la douleur,
la solitude et la souffrance.



POUR RÉPONDRE à cette question,
que nous percevons tous dans notre
cœur, qui est Jésus pour nous, une
doctrine apprise dans les livres n’est
pas suffisante ; encore faut-il avoir
connu de bons et de mauvais
moments près du Seigneur. De facto,
saint Pierre est aussitôt corrigé par le
Seigneur, car il n’est pas encore
arrivé à saisir que la croix peut faire
partie de son amour infini. Même
plus tard, l’apôtre « a vu les miracles
que Jésus faisait, il a vu ses pouvoirs
[…], mais à un moment donné, Pierre
a renié Jésus […]. Et c’est précisément
à ce moment-là qu’il a appris cette
difficile science — plus que la
science, la sagesse — des larmes, des
pleurs » [4]. C’est la voie de la
contrition, qui nous rapproche tant
du Seigneur.

Peu de temps après la résurrection,
dans une nouvelle confession de foi



sur les rives de la mer de Galilée,
Pierre « avait honte, il se souvenait
de cette soirée du Jeudi Saint : les
trois fois où il avait renié Jésus. Sur
le rivage de Tibériade, Pierre pleura,
non pas amèrement comme le Jeudi,
mais il pleura » [5]. Cette fois, son
chagrin s’est transformé en
confiance, en une foi plus mûre. Le
plus grand des apôtres nous montre
que même nos défauts ne nous
éloignent pas de Jésus. La question
du Seigneur à Pierre — qui suis-je
pour toi ? — ne peut être comprise
qu’en parcourant le chemin, fait de
grâce et de chutes, mais toujours près
de Jésus.

Nous reconnaissons le Seigneur aussi
lorsque nous touchons aux limites
humaines, lorsque nous découvrons
que, dans nos erreurs et nos fautes,
le Seigneur ne se détourne pas de
nous. La contrition, la douleur qui
nous amène à purifier notre regard,
nous permet de voir clairement que



Dieu est bon. Nous invoquons Marie
comme reine des pécheurs parce que
nous voulons être de plus en plus
conscients que nous avons besoin du
pardon de Dieu. Elle est aussi
toujours avec nous, tout au long du
chemin.

[1]. Benoît XVI, Audience générale, 17
mai 2006.

[2]. Pape François, Audience générale,
1er septembre 2021.

[3]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 168.

[4].Ibid.

[5].Ibid.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/meditation/
meditation-jeudi-de-la-6eme-semaine-

du-temps-ordinaire/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-jeudi-de-la-6eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-jeudi-de-la-6eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-jeudi-de-la-6eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-jeudi-de-la-6eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Jeudi de la 6ème semaine du Temps Ordinaire

