
opusdei.org

Méditation :
Dimanche de la
3ème semaine du
Temps Ordinaire
(cycle A)

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : faire
confiance à la lumière du
Christ ; se concentrer sur ce qui
nous unit ; Jésus éclaire notre
vie.

- Faire confiance à la lumière du
Christ

- Se concentrer sur ce qui nous unit

- Jésus éclaire notre vie.



LE PROPHÉTE Isaïe parle d’un
peuple qui marchait dans les
ténèbres et qui en est venu à voir «
une grande lumière » (Is 9, 1). Ses
habitants, habitués à vivre dans
l’ombre, sont remplis de joie, car les
ténèbres qui les enveloppaient sont
dissipées. Cette prophétie annonce ce
que signifie la venue de Jésus dans le
monde : il est cette « grande lumière
» qui donne un sens à la vie des
hommes et les libère des ténèbres du
péché.

La raison de notre joie n’est autre
que de savoir que nous sommes
sauvés par le Christ. « Le Seigneur est
ma lumière et mon salut, s’exclame
le psalmiste ; de qui aurais-je
crainte ? » (Ps 26, 1). Il nous offre une
paix qui ne dépend pas des
circonstances extérieures ou de notre
état d’esprit, mais de quelque chose
de beaucoup plus sûr : la certitude



que Dieu s’est fait homme, qu’il nous
a sauvés de nos péchés et qu’il est
toujours avec nous. C’est pourquoi
nous pouvons aussi répéter avec le
psalmiste : « Le Seigneur est le
rempart de ma vie ; devant qui
tremblerais-je ? » (Ps 26, 1). Le
chrétien ne craint rien, car il sait que
Jésus est toujours avec lui. « Si Dieu
est pour nous, qui sera contre nous ?
» (Rm 8, 31).

Certes, nous traversons tous des
situations difficiles. Certaines seront
plus ordinaires — un malentendu, un
changement de plan, une douleur
physique —et d’autres plus
extraordinaires — une maladie
grave, la perte de l’emploi, un
problème familial. Il serait naïf de
prétendre que tout cela ne nous
affecte pas. En même temps, ces
circonstances nous conduisent
précisément à nous ancrer dans ce
qui est important pour nous : Jésus,
qui nous offre réconfort et sens. «



L’homme a été créé pour le bonheur.
Votre soif de bonheur est donc
légitime. Le Christ a la réponse à
votre désir. Mais il vous demande
d’avoir confiance en lui » [1].

SAINT PAUL avait entendu parler des
divisions au sein de la communauté
chrétienne de Corinthe. Il semble
que divers groupes se soient formés
autour de personnes importantes, ce
qui les a amenés à dire : «
J’appartiens à Paul », « j’appartiens à
Apollos », « j’appartiens à Céphas ».
L’apôtre termine son énumération
par une expression qui pourrait être
interprétée comme ironique : « Je
suis du Christ » (1 Co 1, 12). C’est
comme s’il disait : « Vous leur
appartenez à tous, mais moi
j’appartiens à Jésus ». De cette façon,
saint Paul montrait l’absurdité de ces
groupes, car la seule chose qui



compte est l’appartenance au
Seigneur.

Il est normal que dans nos relations
avec les autres, nous constations que
nous sommes très différents les uns
des autres. Parfois, nous pourrions
en venir à croire que ces différences
sont insurmontables, qu’il n’y a
aucun moyen de concilier leur
caractère ou leur façon de penser
avec les nôtres. S’il y a peut-être là
une part de vérité, en réalité, ce qui
nous unit est bien plus déterminant
que ce qui nous sépare. Se savoir
frères dans le Christ nous conduira à
relativiser ce qui nous éloigne des
autres et à valoriser cette origine
commune, en cherchant — avec
patience et espérance — les voies
possibles de la connaissance et de la
compréhension mutuelles. Ainsi,
nous pourrions dire avec l’apôtre : «
Nous, bien que nous soyons
différents ou que nous pensions



différemment, nous appartenons à
Jésus ».

Il suffit parfois de choisir un bon
point de vue pour évaluer
différemment et mieux les actions
des autres, jusqu’à ce que nous nous
rapprochions un peu plus de la façon
de voir de Dieu. Dans ce sens, saint
Josémaria a essayé de regarder les
gens avec les yeux avec lesquels sa
propre mère les regarderait. Cette
expérience l’a conduit à écrire ce
point de Chemin : « Garde-toi de mal
penser de quelqu’un, même si ses
propos ou ses actes t’autorisent de
façon raisonnable à porter un tel
jugement » [2].

LORSQUE Jésus apprit que Jean avait
été emprisonné, il alla s’installer en
Galilée. L’évangéliste souligne que
cela a réalisé la prophétie d’Isaïe sur



le peuple qui vivait dans les ténèbres
mais qui a vu « une grande lumière
» (Is 9, 1). Le Christ commence alors à
prêcher et à appeler ses premiers
disciples : « Il vit deux frères, Simon,
appelé Pierre, et son frère André, qui
jetaient leurs filets dans la mer ; car
c’étaient des pêcheurs. Jésus leur :
“Venez à ma suite, et je vous ferai
pêcheurs d’hommes” » (Mt 4, 18-19).

Jésus appelle les habitants de la
Galilée à la conversion car ils ont
déjà reçu la lumière. Il leur dit : «
Convertissez-vous, car le royaume
des Cieux est tout proche » (Mt 4, 17).
Voici donc le fondement de cette
invitation : le Seigneur les a appelés.
Parfois, il peut sembler impossible «
d’abandonner la voie du péché parce
que l’engagement de conversion est
centré uniquement sur soi-même et
sur ses propres forces, et non sur le
Christ et son Esprit » [3]. Accepter cet
appel implique, tout d’abord, de faire
confiance à sa parole, de se laisser



guérir par Dieu et de s’ouvrir à sa
compagnie. De cette manière, il agira
à travers nos bons désirs et nos
efforts pour le suivre.

Les premiers disciples ont su
reconnaître en Jésus cette grande
lumière qui illuminait leur vie. Cette
rencontre a transformé leur avenir.
C’est pourquoi « aussitôt, laissant la
barque et leur père, ils le suivirent
» (Mt 4, 22). Ce qui avait été une
partie essentielle de leur vie
quotidienne, la pêche, a alors été
intégré et subordonné aux plans que
le Maître leur a proposés. Certes, le
Seigneur ne demande pas à tous les
hommes de quitter leurs filets de
cette manière. Cependant, toute
vocation « est un phénomène qui
donne au travail un sens de mission,
qui ennoblit et donne une valeur à
notre existence. Jésus entre par un
acte d’autorité dans l’âme, dans la
vôtre, dans la mienne : c’est l’appel » 
[4]. Nous pouvons demander à la



Vierge Marie que nous sachions
accueillir la lumière de son Fils pour
que notre vie éclaire les personnes
qui nous entourent.

[1]. Saint Jean Paul II, Discours, 25
juillet 2002.

[2]. Saint Josémaria, Chemin, n° 442.

[3]. Pape François, Angélus, 6 janvier
2020.

[4]. Saint Josémaria, Lettre 3, n° 9.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/meditation/
meditation-dimanche-de-la-3eme-

semaine-du-temps-ordinaire-cycle-a/
(14/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-dimanche-de-la-3eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-a/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-dimanche-de-la-3eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-a/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-dimanche-de-la-3eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-a/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-dimanche-de-la-3eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-a/

	Méditation : Dimanche de la 3ème semaine du Temps Ordinaire (cycle A)

