
opusdei.org

Méditation :
Dimanche de la
2ème semaine du
temps ordinaire
(Année A)

Les thèmes proposés pour la
méditation de ce jour sont :
l'Église et le chrétien, reflets de
la lumière du Christ ; connaître
Jésus toujours davantage ; le
salut apporté par l'Agneau de
Dieu.

L'Église et le chrétien, reflets de
la lumière du Christ.
Apprendre à connaître Jésus
toujours davantage.

• 

• 



Le salut apporté par l'Agneau de
Dieu.

« TU ES MON SERVITEUR, Israël, en
toi je manifesterai ma splendeur »,
dit Dieu au prophète Isaïe. « Je fais de
toi la lumière des nations, pour que
mon salut parvienne jusqu’aux
extrémités de la terre » (Is 49, 3 & 6).
Ces paroles, qui s'appliquaient à
l'origine au peuple d'Israël, trouvent
leur accomplissement plein et entier
en Jésus et dans son Église. Le
nouveau peuple de Dieu n'est pas
circonscrit à une région, à une
culture ou à une société : le Seigneur
étend son salut à toutes les nations et
à tous les hommes.

Depuis l'époque des premiers
disciples de Jésus, « [l'Église] est
appelée à faire resplendir dans le
monde la lumière du Christ, en la

• 



reflétant en elle-même comme la
lune reflète la lumière du soleil » [1].
En elle s'accomplissent les prophéties
concernant la ville de Jérusalem : «
Debout, (…) resplendis ! Elle est
venue, ta lumière, et la gloire du
Seigneur s’est levée sur toi. (...) Les
nations marcheront vers ta lumière,
et les rois, vers la clarté de ton
aurore » (Is 60,1-3). C'est pourquoi
l'Église, dans sa vocation à éclairer
chaque moment historique concret,
interprète les signes des temps à la
lumière de l'Évangile. Elle le fait en
gardant toujours à l'esprit sa mission.
Ainsi, elle ne cessera jamais de «
répondre, d'une manière adaptée à
chaque génération, aux questions
éternelles des hommes sur le sens de
la vie présente et future »[2].

Tout croyant est appelé à apporter
aux hommes la lumière que le Christ
a allumée dans son âme. « Il y a une
diversité de ministères dans l'Église,
mais sa fin est unique : la



sanctification des hommes. Et tous
les chrétiens participent d'une
certaine façon à cette tâche, grâce au
caractère qu'ils ont reçu dans les
sacrements du Baptême et de la
Confirmation. Nous devons tous nous
sentir responsables de cette mission
de l'Église, qui est la mission du
Christ »[3]. Nous sommes tous des
apôtres. Gardant cela à l'esprit, et
convaincu que l'union personnelle
avec Jésus est la chose la plus
importante dans une tâche qui
dépend de Dieu, saint Josémaria
écrivait : « Le monde et le Christ.
Notre mission. Nous sommes peu
nombreux, voulons-nous être plus
nombreux ? Soyons meilleurs ! »[4].

JEAN LE BAPTISTE était conscient
que sa grandeur venait de celui qu'il
précédait. Toute sa vie tournait
autour du Messie. Sa mission était de



préparer le cœur des hommes à son
arrivée. C'est pourquoi, lorsqu'il l'a
vu passer, il a voulu que ceux qui
étaient présents reconnaissent celui
qui donnait un sens à son existence :
« Voici l’Agneau de Dieu, qui enlève
le péché du monde ; c’est de lui que
j’ai dit : L’homme qui vient derrière
moi est passé devant moi, car avant
moi il était. Et moi, je ne le
connaissais pas ; mais, si je suis venu
baptiser dans l’eau, c’est pour qu’il
soit manifesté à Israël » (Jn 1, 29-31).
De la même manière, le chrétien sait
que la lumière qu'il peut transmettre
n'est pas la sienne, mais celle du
Seigneur.

Il est peut-être surprenant que le
Baptiste ait dit « je ne le connaissais
pas », car dès le sein d'Élisabeth, Jean
avait fait l'expérience de la proximité
du Christ lorsque Marie avait rendu
visite à sa mère (cf. Lc 1, 41-42). On
peut supposer qu'à d'autres
moments, lorsqu'ils étaient enfants et



jeunes, ils s'étaient également
rencontrés. Cependant, même si Jean
avait passé beaucoup de temps avec
Jésus, cela n'aurait pas suffi pour le
connaître profondément : il
découvrirait toujours de nouveaux
aspects de sa personne et de sa
mission.

« Apprenons de Jean-Baptiste à ne
pas tenir pour acquis que nous
connaissons déjà Jésus, que nous
savons déjà tout de lui. Ce n'est pas le
cas. Arrêtons-nous sur l'Évangile,
peut-être même en contemplant une
icône du Christ, un « Visage Saint ».
Contemplons-le avec nos yeux et plus
encore avec notre cœur ; et laissons-
nous instruire par l'Esprit Saint qui,
en nous, nous dit : « C'est lui ! C'est le
Fils de Dieu fait agneau, immolé par
amour »[5]. Si nous regardons Jésus
ainsi, comme le Baptiste, toujours
ouverts à mieux connaître le
Seigneur, sans présumer que nous le
connaissons déjà suffisamment, nous



pourrons mieux transmettre cette
lumière qui vient de Dieu, qui ne
s'éteint pas, et que tant de personnes
cherchent à tâtons.

JEAN présente Jésus comme «
l'Agneau de Dieu qui enlève le péché
du monde » (Jn 1, 29). Peut-être les
auditeurs associeraient-ils ces
paroles à l'agneau pascal dont le sang
avait été versé la nuit où les Juifs
avaient été libérés de l'esclavage en
Égypte. Chaque année, un agneau
était sacrifié dans le Temple pour
commémorer la libération que Dieu
avait accordée à son peuple. Tout
cela était en réalité une image de ce
que serait le Christ qui, par son
sacrifice au Calvaire, demanderait
pardon au nom de toute l'humanité.
« Il est le véritable Agneau qui a ôté
le péché du monde ; en mourant, il a



détruit notre mort et, en ressuscitant,
il a restauré la vie »[6].

Ainsi, dès le début, Jean-Baptiste
présente le Messie comme celui qui,
par sa mort, sauvera le monde. Cette
conception du Sauveur ne
correspondait toutefois pas à celle de
la plupart de ses contemporains.
Beaucoup espéraient une libération
terrestre, politique, similaire à celle
qu'Israël avait obtenue de Yahvé vis-
à-vis du peuple d'Égypte ; cette fois,
ils pouvaient espérer que le Messie
les débarrasserait de la domination
romaine. C'est pourquoi la mort du
Sauveur ne pouvait être conçue
comme un triomphe. Cependant, ce
n'est pas la logique de Dieu. Tout au
long de sa vie, Jésus annoncera les 
armes auxquelles il recourt, si
différentes de celles de la guerre
physique, celles qui marqueront sa
proposition de salut : miséricorde,
service, charité, douceur, paix...



Au fil des siècles, cependant, nous
pouvons parfois avoir une mentalité
similaire à celle des compatriotes du
Baptiste, c'est-à-dire penser que la
victoire du Christ sur le mal peut
nous assurer une vie sûre et
confortable, ou qu'il s'agit d'une
supériorité terrestre d'un certain
type, ou que celle-ci devrait en
quelque sorte être sur le point
d'arriver. Saint Josémaria, en
revanche, disait : « Les échecs
n’existent pas – sois-en convaincu – si
tu agis avec droiture d’intention et le
souci d’accomplir la Volonté de Dieu.
Et alors, échecs ou pas, tu
triompheras toujours, parce que tu
auras travaillé avec Amour »[7]. Nous
pouvons demander à Marie de nous
aider à mieux comprendre la
véritable victoire que nous a
apportée son fils, l'unique Agneau de
Dieu.



[1] Benoît XVI, Homélie, 6 janvier
2006.

[2] Saint Jean-Paul II, Veritatis
Splendor, no 2.

[3] Saint Josémaria, Aimer l'Église, no

15.

[4] Saint Josémaria, notes pour une
conférence, décembre 1935, cité dans
Chemin, édition critique et historique
préparée par Pedro Rodríguez,
commentaire au point 984, Rialp
2004 (3e édition), p. 1041.

[5] Pape François, Homélie, 19 janvier
2020.

[6] Missel romain, Préface pascale I.

[7] Saint Josémaria, Forge, no 199.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-dimanche-de-la-2eme-semaine-du-temps-ordinaire-annee-a/


opusdei.org/fr-cm/meditation/
meditation-dimanche-de-la-2eme-

semaine-du-temps-ordinaire-annee-a/
(14/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-dimanche-de-la-2eme-semaine-du-temps-ordinaire-annee-a/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-dimanche-de-la-2eme-semaine-du-temps-ordinaire-annee-a/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-dimanche-de-la-2eme-semaine-du-temps-ordinaire-annee-a/

	Méditation : Dimanche de la 2ème semaine du temps ordinaire (Année A)

