
opusdei.org

Méditation :
Dimanche de la
25ème semaine du
Temps Ordinaire
(cycle A)

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : le Christ
appelle tout le monde à sa
vigne ; apprécier le don de la
vie ; Dieu veut le meilleur pour
chacun.

- Le Christ appelle tout le monde à sa
vigne

- Apprécier le don de la vie

- Dieu veut le meilleur pour chacun



UNE FOIS, le Seigneur a comparé le
Royaume des cieux à un propriétaire
terrien qui, dès l’aube, est sorti pour
embaucher des ouvriers pour sa
vigne (cf. Mt 20, 1-16). Lorsqu’il
rencontre les premiers ouvriers, il les
envoie travailler pour un denier par
jour, comme c’était la coutume.
Lorsque, quelques heures plus tard,
il en trouve plusieurs qui se tenaient
« sur la place du marché », il les
envoya également à sa vigne.
Cependant, cette fois-ci, au lieu de
leur assurer un salaire précis, il leur
dit : « Je vous donnerai ce qui est
juste ».

Cette phrase aura probablement
suscité toute sorte d’attentes chez ses
destinataires. Nous pourrions penser
que ceux qui ont commencé à
travailler plus tard recevraient
moins d’argent que ceux qui ont
travaillé depuis l’aube. Ainsi, lorsque



ceux qui sont arrivés plus tard
reçoivent un denier, nous pourrions
penser que ceux qui se sont levés tôt
recevraient une plus grande
récompense pour leur travail.
Pourtant, ils reçoivent tous le même
salaire. Les premiers ouvriers se
mirent alors à rouspéter contre le
propriétaire, parce qu’il semblait
ignorer qu’ils avaient supporté tout
le poids de la journée et de la
chaleur. Le propriétaire répondit à
l’un d’eux : « Mon ami, je ne suis pas
injuste envers toi. N’as-tu pas été
d’accord avec moi pour un denier ?
Prends ce qui te revient, et va-t’en. Je
veux donner au dernier venu autant
qu’à toi : n’ai-je pas le droit de faire
ce que je veux de mes biens ? »

« Jésus veut que nous contemplions
le regard de ce chef : le regard avec
lequel il voit chacun des ouvriers qui
attendent un travail et les appelle à
aller dans sa vigne. C’est un regard
plein d’attention, de bienveillance ;



c’est un regard qui appelle, qui invite
à se lever, à se mettre en marche,
parce qu’il veut la vie pour chacun
d’entre nous, il veut une vie pleine,
occupée, sauvée du vide et de
l’inertie » [1]. Le Christ accueille tous
les hommes, même s’ils viennent ou
le rencontrent au dernier moment,
comme le bon larron (cf. Lc 23, 43).
Comme l’a souligné le prophète Isaïe,
ce que Dieu désire, c’est que « le
méchant abandonne son chemin, et
l’homme perfide, ses pensées ! Qu’il
revienne vers le Seigneur qui lui
montrera sa miséricorde, vers notre
Dieu qui est riche en pardon. Car
mes pensées ne sont pas vos pensées,
et vos chemins ne sont pas mes
chemins » (Is 55, 7-8).

TRADITIONNELLEMENT, la justice
est comprise comme la vertu qui
consiste à donner à chacun ce qui lui



revient. Il s’agit donc d’une
disposition intérieure qui met en
évidence notre dimension
relationnelle. C’est pourquoi nous
devons d’abord nous demander ce
que nous devons à Dieu, ou comment
établir une relation juste avec celui
qui est la source de tous les biens, à
commencer par notre existence
même.

Le dialogue entre le prêtre et les
fidèles qui commence la préface de
la sainte messe peut être un bon
point de départ : « Rendons grâce au
Seigneur notre Dieu – Cela est juste et
bon » [2]. À première vue, gratitude et
justice semblent s’opposer : un don
se caractérise précisément par le fait
qu’il s’agit de quelque chose
d’immérité. La gratitude est la
reconnaissance que quelqu’un est
allé au-delà de ce qui était
strictement dû. Cependant, devant
Dieu, les coordonnées changent
radicalement, car il est à l’origine de



tout ce que nous sommes et
possédons. Comme le dit saint Paul :
« As-tu quelque chose sans l’avoir
reçu ? » (1 Cor 4, 7). Notre vie en tant
que telle est un don immérité ; c’est
pourquoi, à l’égard de Dieu, la
gratitude est un devoir profond.
Nous ne pourrons jamais lui rendre
ce qu’il fait pour nous, et il n’y a rien
d’injuste à cela. Mais il y a quelque
chose de profondément dû, de
profondément juste : le remercier
pour tout.

Découvrir que notre relation avec
Dieu est conditionnée par son don
gratuit nous conduit à jouir de la vie
comme ses enfants et nous libère
d’une conception de la foi trop
centrée sur la lettre des
commandements. Au lieu d’être
submergés par ce qui peut
apparaître comme une liste
interminable de préceptes par
lesquels nous entendons payer le
prix de notre rédemption, nous



pouvons visualiser notre réponse à
l’amour de Dieu comme une volonté
de lui donner chaque instant de
notre vie, convaincus que nous ne
pourrons jamais assez le remercier
pour tout ce qu’il nous donne. Ainsi,
par exemple, la fidélité à un projet de
vie spirituelle peut être perçue,
plutôt que comme un poids de
conscience face à des engagements
pris, comme la manifestation la plus
directe de notre gratitude envers
l’amour que Dieu répand sur chacun
de nous et qui nous permet d’être
proches de lui à tout moment. « Si
vous vous efforcez vraiment d’être
justes, a souligné saint Josémaria,
vous aurez souvent présente à
l’esprit votre dépendance à l’égard
de Dieu, car qu’as-tu que tu n’aies
reçu ? Vous vous remplirez alors de
reconnaissance, et du désir de
répondre à ce Père qui nous aime
jusqu’à la folie » [3].



L’ATTITUDE de profonde gratitude
envers Dieu nous libère d’un désir
excessif de juger sa façon d’agir.
Parfois, face à des événements
personnels ou sociaux, lorsque nous
sommes soudainement confrontés à
une situation à laquelle nous ne nous
attendions pas, nous pouvons nous
poser des questions comme celle-ci :
« Comment Dieu peut-il permettre
une telle chose ? » Peut-être pensons-
nous que d’autres personnes sont
mieux loties que nous, ou que Dieu
ne semble pas entendre ce que nous
demandons dans nos prières, et nous
pensons : « Quelle injustice ! ». Nous
nous comportons alors comme ces
journaliers qui ont travaillé toute la
journée et qui n’ont pas apprécié la
générosité sans mesure du
propriétaire à l’égard de ceux qu’il
avait embauchés en fin d’après-midi.
Au lieu de se réjouir du fait que ces
journaliers allaient avoir de l’argent
pour manger, ils ont été attristés par



la déception de leur attente de
recevoir une plus grande grâce.

En outre, il est absurde de rendre le
Seigneur responsable des maux.
Beaucoup d’entre eux sont le résultat
de la liberté humaine, de nos propres
actions et omissions et de celles des
autres. Parallèlement, nous devons
être convaincus dans notre prière
que Dieu est le Seigneur de notre vie
et de l’histoire, et que, bien qu’il ne
nous doive rien, puisqu’il est Amour,
il cherche toujours le meilleur pour
chacun de nous, transformant
parfois le mal en bien de manière
surprenante. « D’une certaine
manière, la justice est plus grande
que l’homme, plus grande que les
dimensions de sa vie terrestre, plus
grande que les possibilités d’établir
dans cette vie des relations
pleinement justes entre tous » [4].

La prière de ceux qui se savent
enfants de Dieu est marquée par la



confiance en celui qui nous aime
infiniment et qui veut toujours le
meilleur pour nous. C’est ce que
Jésus prie dans le jardin des Oliviers :
« Père, si tu le veux, éloigne de moi
cette coupe ; cependant, que soit faite
non pas ma volonté, mais la tienne
» (Lc 22, 42). Nous pouvons imaginer
que la Vierge, au pied du Calvaire,
adresse à Dieu une prière similaire.
Même si cette situation lui causait la
plus grande souffrance, elle avait
confiance dans le Seigneur et savait
qu’à la fin tout irait pour le mieux,
car « Dieu ne se laisse pas gagner en
générosité » [5].

[1]. Pape François, Angélus, 24
septembre 2017.

[2]. Missel romain, Prière
eucharistique.



[3]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
167.

[4]. Saint Jean Paul II, Audience
générale, 8 novembre 1978.

[5]. Saint Josémaria, Forge, n° 623.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/meditation/
meditation-dimanche-de-la-25eme-

semaine-du-temps-ordinaire-cycle-a/
(13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-dimanche-de-la-25eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-a/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-dimanche-de-la-25eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-a/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-dimanche-de-la-25eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-a/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-dimanche-de-la-25eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-a/

	Méditation : Dimanche de la 25ème semaine du Temps Ordinaire (cycle A)

