
opusdei.org

Méditation : 4
octobre — Saint
François d’Assise

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : la pauvreté,
voie vers Jésus ; le trésor du
pauvre en esprit ; au service des
autres.

- La pauvreté, voie vers Jésus

- Le trésor du pauvre en esprit

- Au service des autres



UN JOUR, alors que saint François
d’Assise priait dans l’église de San
Damiano, il entendit ces mots : « Va
réparer ma maison en ruine ». Il prit
cette inspiration au pied de la lettre
et entreprit de reconstruire de petites
chapelles en ruine dans les environs
d’Assise. Plus tard, il comprit que par
« maison », Dieu n’entendait pas
seulement les temples matériels,
mais les personnes, c’est-à-dire les
chrétiens de son temps. Et cette
restauration devait se faire par le
détachement des biens matériels. Un
autre jour, après avoir entendu les
paroles de Jésus « Ne vous procurez
ni or ni argent, ni monnaie » (Mt 10,
9), il se dépouille de tous ses biens et
commence une vie consacrée
uniquement à l’annonce de
l’Évangile [1].

François d’Assise est un saint qui,
entre autres, a redécouvert le lien
profond entre la pauvreté et le
chemin qui mène à Dieu. Nous



sommes tous appelés à parcourir ce
chemin, avec les particularités
propres à la vocation que chacun
d’entre nous a reçue. « Celui qui
n’aime pas et qui ne pratique pas la
vertu de pauvreté, nous rappelle
saint Josémaria, n’a pas l’esprit du
Christ. Et cela vaut pour tout le
monde, tant pour l’anachorète qui se
retire dans le désert que pour le
chrétien ordinaire qui vit au sein de
la société humaine » [2].

Saint Josémaria a suggéré aux
chrétiens qui vivent au milieu du
monde quelques moyens d’y
parvenir : ne pas se créer de besoins,
prendre soin de ce que l’on a, se
passer de quelque chose, donner le
meilleur aux autres, accepter avec
joie l’inconfort, ne pas se plaindre si
quelque chose manque… En même
temps, il a fait remarquer qu’il ne
s’agit pas tant de vivre selon un
ensemble de critères, mais d’écouter
« cette voix intérieure qui nous



avertit que l’égoïsme ou une
commodité indue s’infiltre en nous » 
[3]. Aujourd’hui, nous pouvons
demander à saint François d’Assise
de nous aider à voir comment nous
pouvons emprunter ce chemin de
pauvreté qui mène au bonheur avec
le Christ.

« HEUREUX les pauvres de cœur, car
le royaume des Cieux est à eux » (Mt
5,3) : c’est ainsi que Jésus commence
le Sermon sur la montagne. Le
Maître offre le bonheur, sur terre et
au ciel, à ceux qui placent leur
sécurité et leur richesse en Dieu. «
C’est sagesse et vertu de ne pas
s’attacher dans notre cœur aux biens
de ce monde, car tout passe. Le vrai
trésor que nous devons chercher
sans cesse est dans les “choses d’en
haut”, là où Jésus est à la droite du
Père » [4].



La vertu de pauvreté nous conduit à
remplir de sagesse nos rapports aux
biens que Dieu a créés. Les pauvres
de cœur jouissent des choses, sans
être possédés par elles ; ils savent
détecter en eux cette tendance que
nous avons tous à construire notre
vie, même de manière peu
consciente, comme si le bonheur
dépendait fondamentalement de ce
que nous possédons. La pauvreté
nous permet de nous rendre compte
à quel point de nombreuses «
sécurités » matérielles sont
trompeuses, ou combien sont
éphémères certains moments de
confort qui ne touchent pas les
profondeurs de l’âme. La pauvreté
d’esprit nous permet, enfin, de jouir
véritablement de la réalité, car elle
nous relie aux choses simples, aux
personnes, à Dieu, indépendamment
des circonstances extérieures.

Saint François d’Assise considérait la
pauvreté comme la dame de son



cœur : « Les âmes qui en tombent
amoureuses, écrivait le saint,
reçoivent, même en cette vie, la
légèreté pour s’envoler au ciel, car
elle tempère les armes de l’amitié, de
l’humilité et de la charité » [5]. En
effet, bien que nous soyons parfois
amenés à croire que la prospérité et
le confort sont la clé du bonheur,
l’expérience humaine et chrétienne
est différente ; nous nous rendons
compte que la vraie joie se mesure
plutôt à la profondeur et à
l’authenticité de nos relations. C’est
la richesse des pauvres de cœur.

SAINT PAUL écrit dans sa lettre aux
Galates : « Vous, frères, vous avez été
appelés à la liberté. Mais que cette
liberté ne soit pas un prétexte pour
votre égoïsme ; au contraire, mettez-
vous, par amour, au service les uns
des autres » (Ga 5, 13). Et puis il



rappelle deux préceptes : « Tu
aimeras ton prochain comme toi-
même » (Gal 5, 14), « portez les
fardeaux les uns des autres » (Gal 6,
2). La vertu de pauvreté nous amène
également à ressentir la
responsabilité de nous mettre au
service des autres, en particulier des
plus faibles. « Nous ne pouvons pas
nous sentir “bien” lorsqu’un membre
de la famille humaine est laissé de
côté et devient une ombre. Le cri
silencieux de tant de pauvres doit
trouver le peuple de Dieu en
première ligne, toujours et partout,
pour leur donner une voix, les
défendre et être solidaire avec eux » 
[6].

Lorsque Jésus invite ses disciples à
devenir les amis des richesses (cf. Lc
16, 9), il le fait parce qu’il les incite
immédiatement à transformer ces
biens en relations, c’est-à-dire à
utiliser les dons reçus de Dieu pour
la croissance des autres. « Si nous



sommes capables de transformer les
richesses en instruments de
fraternité et de solidarité, nous
serons accueillis au Paradis non
seulement par Dieu, mais aussi par
ceux avec qui nous aurons partagé ce
que le Seigneur a mis entre nos
mains, en l’administrant bien » [7].

C’est ce que saint Josémaria a vu chez
de nombreuses personnes. Il a
notamment cité en exemple une
dame âgée qui, au milieu d’une vie
sans difficultés financières, « ne
dépensait même pas deux pésètes
par jour pour elle. En revanche, elle
rétribuait généreusement les
personnes à son service et consacrait
le reste à venir en aide aux
nécessiteux, tout en s’imposant à
elle-même des privations de toutes
sortes. Cette femme ne manquait
d’aucun des biens que tant
ambitionnent, mais elle était
personnellement pauvre, très
mortifiée, complètement détachée » 



[8]. Nous pouvons demander à Marie
de nous aider à vivre avec cette
pauvreté d’esprit, un chemin qui
nous conduit à Dieu, c’est-à-dire à
notre propre bonheur et à celui des
autres.

[1]. Cf. Saint François d’Assise, 
Testament de Sienne, 4.

[2]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 110.

[3]. Ibid., n° 111.

[4]. Benoît XVI, Angélus, 5 août 2007.

[5]. Saint François d’Assise, Fioretti,
13.

[6]. Pape François, Message, 13 juin
2020.

[7]. Pape François, Angélus, 22
septembre 2019.



[8]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
123.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/meditation/
meditation-4-octobre-saint-francois-

dassise/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-4-octobre-saint-francois-dassise/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-4-octobre-saint-francois-dassise/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-4-octobre-saint-francois-dassise/
https://opusdei.org/fr-cm/meditation/meditation-4-octobre-saint-francois-dassise/

	Méditation : 4 octobre — Saint François d’Assise

