
opusdei.org

Combat, proximité,
mission (8) « Vos
cœurs seront réjouis
» : le sens chrétien
du sacrifice (II)

Pour les chrétiens, la valeur du
sacrifice se cache dans le désir
doux et humble de s'associer à
la souffrance de Jésus dans sa
passion, et de libérer le cœur de
tout ce qui l'entrave : dans
l'aspiration à une vie plus
légère, plus lumineuse, plus
libre.



12/11/2024

Avec une immense douceur, mais
profondément déconcertés, Joseph
d'Arimathie et Nicodème descendent
le Seigneur de la croix et le déposent
dans les bras de sa mère. Sainte
Marie caresse son Fils avec la
tendresse de cette nuit lointaine de
Bethléem ; elle lui ferme les yeux,
l'embrasse sur le front. Elle pleure,
elle croit, elle attend… Et ainsi, à
travers cette épreuve difficile, elle
soutient une Église encore toute
petite : le « peuple qui va naître » (Ps
21, 32), qui est déjà en train de
naître.

Le matin du dimanche de Pâques
dissipera toutes les ténèbres. Sans la
résurrection, non seulement la
passion et la mort de Jésus, mais
aussi toute la souffrance et la
douleur de l'histoire, seraient



devenues une plaisanterie cruelle.
Mais la victoire de Jésus sur la mort a
changé les coordonnées pour
toujours. Depuis lors, il est possible
de souffrir et de se donner par
amour, avec la confiance de Jésus : «
Je donne ma vie pour la reprendre
» (Jn 10,18) ; « Je vous reverrai et vos
cœurs se réjouiront » (Jn 16,22). Cette
joie d'accepter et de choisir la croix,
dans les petites et les grandes choses,
est une grâce spéciale de Jésus
ressuscité [1].

Source de vie

Saint Paul explique que la mort de
Jésus crucifie le « vieil homme » (Rm
6, 6 ; Ep 4, 22). C'est une mort qui n'a
de sens que du point de vue de la vie
à laquelle elle donnera lieu : la vie de
la grâce, de l'Esprit, l'« homme
nouveau » (Ep 4, 24). De même, le
sacrifice et la mortification
chrétienne n'ont pas de sens en eux-
mêmes, comme si le fait de renoncer



à sa vie était simplement une bonne
chose. La mortification a un sens
dans la mesure où elle est vivifiante,
source de vie nouvelle. Le chrétien
reconnaît en lui des zones qui lui
enlèvent la vie, qui l'aliènent, qui
créent des divisions en lui et autour
de lui… parce qu'elles sont encore
sous la domination du péché : des
tendances malades, tordues ou
blessées qui doivent être sauvées,
ressuscitées par le Christ. C'est
pourquoi saint Paul nous avertit : « Si
vous vivez selon la chair, vous allez
mourir ; mais si, par l’Esprit, vous
tuez les agissements de l’homme
pécheur, vous vivrez » (Rm 8, 13).

Il est important de bien comprendre
ce que l'apôtre dit ici : face à l'appel à
vivre selon l'Esprit, avec une
majuscule, il y a la tentation de vivre
selon la chair, c'est-à-dire selon tout
ce qui en nous — âme et corps —
s'oppose à Dieu [2]. Ainsi, la vie «
selon la chair » n'est peut-être pas



tant celle d'un corps sauvage qui
piétine une âme innocente que celle
d'une âme frivole qui corrompt et
défigure la personne tout entière,
dans son unité de corps et d'esprit [3].
Comme le dit Jésus, le mal vient du
plus profond de soi : « C'est ce qui
sort de l'homme qui rend l'homme
impur. Car c'est du cœur de l'homme
que viennent les mauvaises pensées,
les fornications, les vols, les
meurtres, les adultères, les
convoitises (...) Toutes ces choses
mauvaises viennent du dedans et
rendent l'homme impur » (Mc
7,20-23).

On comprend ainsi que, pour le
chrétien, la valeur du sacrifice n'est
pas dans la souffrance considérée en
elle-même, ni dans une soumission
ascétique du corps, mais dans le
désir de libérer le cœur de tout ce qui
l'entrave ; dans l'aspiration à une vie
plus légère, plus lumineuse, plus
pleine : une vie qui rayonne de



simplicité et de joie. Le chrétien ne
recherche pas la douleur pour la
douleur, il n'est pas masochiste.
Cependant, il découvre souvent, en
lui-même et chez les autres, les
profondeurs de l'égoïsme, de la
sensualité et de la cupidité. Se libérer
et aider les autres à se libérer de tout
cela, surtout quand c'est
profondément enraciné, n'est pas
possible sans renoncement. Oui,
ouvrir son cœur peut être
douloureux, comme lorsque le flux
sanguin revient dans un membre
engourdi par le froid : cela peut
coûter, mais c'est nécessaire.

Alors ils jeûneront

« Les invités de la noce pourraient-ils
donc être en deuil pendant le temps
où l’Époux est avec eux ? Mais des
jours viendront où l’Époux leur sera
enlevé ; alors ils jeûneront » (Mt 9,
15). Ces paroles quelque peu
mystérieuses de Jésus annoncent des



détails importants sur le mode de vie
de ses disciples. D'une part, il est
venu dans le monde pour y rester, et
il est venu apporter la joie, la vie « en
abondance » (Jn 10, 10) : non
seulement cela ne le dérange pas que
nous jouissions de la vie, mais il se
réjouit de nous voir en bonne santé
et heureux [4]. En revanche, aussi
longtemps que durera l'histoire,
l'absence de Dieu se fera sentir là où
les hommes préfèrent les ténèbres de
leur égoïsme à la lumière de son
amour (cf. Jn 3, 19-21). Et ce lieu est
toujours, avant tout, le cœur de
chacun d'entre nous. Dans nos
cœurs, dans nos relations, dans nos
maisons, il est nécessaire de faire de
la place à Dieu, parce que notre ego a
tendance à tout occuper. Et là où le
moi règne, la paix et la joie
manquent.

Le jeûne est l'un des moyens par
lesquels les chrétiens ont lutté dès le
début pour faire place à Dieu dans



leur vie, parce que le Seigneur lui-
même a jeûné (cf. Mt 4, 2) et nous a
exhortés à le faire en faisant bonne
figure (Mt 6, 16-18). Jeûner signifie
renoncer de manière très concrète,
très tangible, à notre tendance à
dominer et à disposer des choses.
Grâce à cette pratique, qui nous
atteint dans quelque chose d'aussi
fondamental que la nourriture pour
subsister, nous passons « de la
tentation de tout “dévorer” pour
satisfaire notre avidité à la capacité
de souffrir par amour, ce qui peut
combler le vide de notre cœur » [5] .
Saint Josémaria disait que « le jeûne
rigoureux est une pénitence très
agréable à Dieu. — Mais, les uns
comme les autres, nous nous sommes
tous relâchés. Il n’y a pas
d’inconvénient, au contraire, si ton
directeur l’approuve, à ce que tu
jeûnes fréquemment » [6]. En effet, si
l'on se limite strictement aux
dispositions minimales en la matière,
on risque de jeûner très peu. C'est



pourquoi l'Église, comme une bonne
mère, laisse une large place à la
générosité et à la croissance
spirituelle de chacun, tout en veillant
à la santé du corps.

La logique du jeûne, marquée par ce
désir que Dieu augmente et que moi
— avec mon égoïsme, avec mon désir
de m'imposer — je diminue (cf. Jn 3,
30), nous permet de comprendre le
sens de tant d'autres privations
volontaires : des sacrifices qui, bien
qu'ils semblent rendre la vie plus
petite, la rendent en fait plus large,
plus libre. En renonçant
volontairement à certains biens,
nous gravons dans notre cœur la
conviction que « Dieu seul suffit » [7].
Nous nous protégeons ainsi de
l'idolâtrie, qui « ne présente pas un
seul chemin, mais une multitude de
chemins qui ne mènent nulle part,
mais forment plutôt un labyrinthe » 
[8]. Ceux qui ne savent renoncer à
rien finissent par être soumis à tout,



« obligés d'écouter les voix de tant
d'idoles qui leur crient : “Ayez
confiance en moi” » [9] ceux qui osent
le faire, en revanche, « se libèrent de
beaucoup d'esclavages et
parviennent, au fond de leur cœur, à
goûter tout l'amour de Dieu » [10]].

De ce point de vue, il existe de
nombreuses formes possibles de «
jeûne » ou de renoncement. À
condition de les choisir avec le cœur,
et non par un froid sens du devoir,
elles peuvent toutes nous rendre plus
libres, « libres d'aimer» [11]. Le jeûne
digital intermittent, par exemple, qui
consiste à laisser de côté son
téléphone portable à certains
moments de la journée, permet
d'améliorer les relations
interpersonnelles et d'avoir des
conversations plus authentiques, à
l'abri des distractions qui nous
obnubilent. Renoncer à tout avoir à
portée de main — informations,
produits, expériences — nous libère



d'une tendance à la possession ou à
la consommation qui nous laisse
vides. Se passer d'un service ou
choisir parfois quelque chose de
moins pratique ou agréable nous
aide à apprécier la simplicité et nous
renforce face aux échecs, qui ne
manquent pas dans la vie de chacun.
En ne relâchant pas notre attention
pendant notre travail, nous pouvons
en faire un véritable service et en
apprécier les résultats. Donner de
son temps libre pour s'occuper d'un
malade ou d'une personne qui a
besoin d'aide élargit notre cœur et
l'empêche de se durcir ; cela nous
apprend même à vivre avec notre
imperfection et notre fragilité.

C'est également dans cette logique de
liberté du cœur — la liberté des
enfants de Dieu (cf. Rm 8, 21) — que
s'inscrivent les diverses coutumes de
mortification du corps et de la
sensibilité, qui ont pris des formes
variées chez les chrétiens au cours de



l'histoire. Comme le jeûne, ces
pratiques répondent à la conviction
qu'il faut aussi prier avec le corps, et
qu'une certaine lutte pour réintégrer
les différentes sphères de notre
personne est inévitable. Ainsi,
lorsqu'un chrétien traite son corps
ou ses sens avec plus d'exigence, il ne
le fait pas parce qu'il y voit quelque
chose de mauvais ou de suspect, mais
parce qu'il perçoit la tendance de son
cœur à se disperser dans mille
directions, et surtout le coût réel de
cette dispersion : l'incapacité
d'aimer. Ou plus encore, parce qu'il
ressent le désir, doux et humble, de
s'associer à la souffrance de Jésus
dans sa passion. Saint Paul parle de
porter dans notre corps la mort du
Seigneur, pour ressusciter avec lui
(cf. 2 Co 4,10) ; et c'est à ce chemin, à
cette Pâque, qu'obéit aussi ce type de
sacrifice. Il est vrai qu'ils ont pu
parfois prêter à des excès, et aussi à
l'incompréhension de ceux qui ne
peuvent pas concevoir qu'il soit



possible de souffrir pour que Jésus
vive en nous. Cependant, parmi ceux
qui, d'une part, exagèrent et, d'autre
part, se scandalisent, il y a la
sérénité, la simplicité et la liberté
d'esprit avec lesquelles de nombreux
chrétiens expriment leur amour
pour Jésus de cette manière aussi : «
Cœur, cœur sur la Croix, cœur sur la
Croix » [12]

Donner sa vie pour ses amis

« Je désire la miséricorde et non les
sacrifices », dit Dieu par
l'intermédiaire du prophète Osée (Os
6, 6). Jésus reprend ces paroles dans
l'Évangile (cf. Mt 9, 13), non pas pour
invalider la pratique du jeûne et de
la mortification, mais pour souligner
que tout sacrifice doit être ordonné à
l'amour. Saint Josémaria l'expliquait
ainsi : « “Je préfère les vertus aux
austérités, dit à peu près en ces
termes Yahvé au peuple élu qui se
laisse prendre à certaines formalités



extérieures » [13]. En ce sens, il disait
que les mortifications préférées de
Dieu étaient celles qui rendaient la
vie plus agréable aux autre [14]. Ici
aussi, il reprenait les paroles du
Seigneur : « Il n’y a pas de plus grand
amour que de donner sa vie pour
ceux qu’on aime » (Jn 15, 13).

La volonté de donner sa vie pour les
autres, si elle est sincère, n'a pas
besoin et ne peut pas attendre des
situations extraordinaires, car elle
trouve une multitude d'occasions
dans la vie elle-même. Saint
Josémaria en a énuméré quelques-
unes : « Ce bon mot, cette blague qui
n’est pas sortie de ta bouche ; le
sourire aimable pour qui t’agace ; ce
silence devant l’accusation injuste ;
une conversation bienveillante avec
les “raseurs” et les importuns ; le fait
de passer, chaque jour, sur les détails
ennuyeux e impertinents de ton
entourage… : tout cela, avec



persévérance, voilà qui est la bonne
mortification intérieure » [15].

Dans ces situations et dans bien
d'autres, le regard du chrétien,
comme celui de Jésus, n'est pas
centré sur la souffrance elle-même,
mais sur le bien qui fait de la croix
une réalité gracieuse. « Sacrifice !
Sacrifice ! — Il est vrai que suivre
Jésus-Christ (et c’est Lui-même qui l’a
dit) veut dire porter sa Croix. Mais je
n’aime pas entendre les âmes qui se
sont éprises de Notre Seigneur parler
à ce point de croix et de
renoncements : lorsqu’il y a l’Amour,
le sacrifice est joyeux, même s’il en
coûte, et la croix, c’est la Sainte Croix.
— L’âme qui sait aimer et se donner
ainsi, se remplit de joie et de paix.
Alors à quoi bon insister sur le «
sacrifice », comme pour y chercher
une consolation, puisque la Croix du
Christ — qui est ta vie — te rend
heureux ? » [16]



Saint Josémaria met l'accent sur la
valeur positive du sacrifice fait par
amour, le désignant même comme
une source de paix et de joie. C'est
pour cette raison qu'il rejette
fermement les façons « douloureuses
» ou « victimaires » de comprendre le
sacrifice [17] . Parfois, certains
semblent insister sur la part de
renoncement que comporte le fait de
suivre le Seigneur, comme s'il
s'agissait d'un regard de consolation,
oubliant que le renoncement n'est
source de vie qu'en raison de son
union avec la croix de Jésus. Dans ce
cas, l'accent est mis sur la douleur
éprouvée, sur l'effort spirituel
propre. Mais le sacrifice chrétien ne
vise pas à prouver une capacité
héroïque à supporter la souffrance,
mais à former en nous un cœur
comme celui du Christ, un cœur
transpercé, « complètement ouvert » 
[18].



Jésus n'a pas expliqué sa mort
comme une démonstration de
cohérence face aux principes ou
comme une démonstration de son
endurance spirituelle, mais comme
un don de lui-même pour des
personnes précises : « mon corps est
donné pour vous » (Lc 22, 19). Toute
son attention est dirigée vers nous, et
non vers lui-même. Par conséquent,
si nous réduisions le but de notre
mortification à notre propre
souffrance, nous développerions non
seulement une spiritualité négative
et triste, qui n'a rien à voir avec
l'Évangile, mais surtout un certain
orgueil spirituel qui pourrait rendre
nos sacrifices stériles. Il faut voir
beaucoup plus loin : comprendre le
sacrifice comme un énorme oui à
Dieu et aux autres, comme un grand
oui à la Vie.

Il y a une grande distance entre ceux
qui se concentrent sur la souffrance
et ceux qui se concentrent sur



l'amour, même si l'amour peut faire
mal. C'est pourquoi l'invitation de
Jésus à prendre sa croix peut être
comprise ainsi : aimer même si cela
fait mal - parce que parfois cela fait
mal - et avoir confiance en la
résurrection ; chercher avant tout le
royaume de Dieu et sa justice (cf. Mt
6, 33), et tout laisser entre les mains
du Père (cf. Lc 23, 46). Telle est la
disposition du cœur du Christ, et du
cœur des siens : éclairer un monde
obscurci par une joie enracinée dans
la croix [19]; marcher dans la vie avec
« la croix sur les épaules, le sourire
sur les lèvres, la lumière dans l'âme »
[20].

[1] Le prophète Isaïe anticipait déjà,
dans des paroles qui marqueront les
siècles, la grâce qui viendrait de la
Croix et de la Résurrection, et qui
atteint tous ceux qui s'engagent sur



ce chemin : « S’il remet sa vie en
sacrifice de réparation, il verra une
descendance, il prolongera ses jours :
par lui, ce qui plaît au Seigneur
réussira. Par suite de ses tourments,
il verra la lumière, […] C’est
pourquoi, parmi les grands, je lui
donnerai sa part, avec les puissants il
partagera le butin, car il s’est
dépouillé lui-même jusqu’à la mort,
et il a été compté avec les pécheurs,
alors qu’il portait le péché des
multitudes et qu’il intercédait pour
les pécheurs. » (Is 53, 10-12).

[2]. Cf. Rm 8 ,7-9 : « La tendance de la
chair est ennemie de Dieu, elle ne se
soumet pas à la loi de Dieu, elle n’en
est même pas capable. Ceux qui sont
sous l’emprise de la chair ne peuvent
pas plaire à Dieu. Or, vous, vous
n’êtes pas sous l’emprise de la chair,
mais sous celle de l’Esprit, puisque
l’Esprit de Dieu habite en vous. Celui
qui n’a pas l’Esprit du Christ ne lui
appartient pas ».



[3] [2]. En ce sens, saint Paul parle du
respect dû au corps, affirmant qu'il
est « membre du Christ » et « temple
de l'Esprit Saint » (1 Co 6, 15-19) ; «
Jamais personne n’a méprisé son
propre corps : au contraire, on le
nourrit, on en prend soin. C’est ce
que fait le Christ pour l’Église » (Ep 5,
29).

[4] Cf. Si 14, 11.14 : « Fils, autant que
tu le peux, fais le bien […] Ne te prive
pas d'un jour heureux, et ne laisse
échapper aucune parcelle d'un bon
souhait ».

[5] Pape François, Message pour le
Carême, 2019.

[6] Saint Josémaria, Chemin, n° 231.

[7] Sainte Thérèse d’Avila, Poèmes.

[8] Pape François, Enc. Lumen fidei, n°
13.

[9] Ibid.



[10] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
84.

[11] F. Ocariz, Lettre pastorale, 9
janvier 2018, n°6.

[12] Saint Josémaria, Chemin de Croix,
5ème station.

[13] Saint Josémaria, Sillon, n° 992.

[14] Cf. par exemple Sillon, n° 991 ; 
Forge, n° 150

[15] Chemin, n° 173.

[16] Saint Josémaria, Sillon, n° 249.

[17] Cf. Chemin, édition historico-
critique, commentaire du n° 175.

[18] J. Ratzinger, Introduction au
christianisme.

[19] Quand le Christ passe, n° 43 ; 
Forge, n° 28.

[20] Chemin de croix, 2ème station, n° 3.



Gonzalo de la Morena - Carlos
Ayxelà

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/vos-coeurs-
seront-rejouis-le-sens-chretien-du-

sacrifice-ii/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/vos-coeurs-seront-rejouis-le-sens-chretien-du-sacrifice-ii/
https://opusdei.org/fr-cm/article/vos-coeurs-seront-rejouis-le-sens-chretien-du-sacrifice-ii/
https://opusdei.org/fr-cm/article/vos-coeurs-seront-rejouis-le-sens-chretien-du-sacrifice-ii/
https://opusdei.org/fr-cm/article/vos-coeurs-seront-rejouis-le-sens-chretien-du-sacrifice-ii/

	Combat, proximité, mission (8) « Vos cœurs seront réjouis » : le sens chrétien du sacrifice (II)

