
opusdei.org

« Quelque chose de
grand qui relèverait
de l’ordre de
l’amour » (XII) : Les
fruits de la fidélité

La certitude de savoir que Dieu
est toujours près de nous est
une source vivante d’espérance
d’où de nouveaux ruisseaux de
joie et de paix jaillissent sans
cesse, qui fécondent notre vie et
celle de notre entourage

09/10/2019



Le livre des Psaumes commence par
un chant à la fécondité de celui qui
s’efforce d’être fidèle à Dieu et à sa
loi, sans se laisser intimider par
l’ambiance promue par les impies : «
Heureux est l’homme qui n’entre pas
au conseil des méchants, qui ne suit
pas le chemin des pécheurs, ne siège
pas avec ceux qui ricanent, mais se
plaît dans la loi du Seigneur et
murmure sa loi jour et nuit ! Il est
comme un arbre planté près d’un
ruisseau, qui donne du fruit en son
temps, et jamais son feuillage ne
meurt ; tout ce qu’il entreprend
réussira » (Ps 1, 1-3). En réalité, cet
enseignement est constant dans
l’Écriture : « Un homme de confiance
est comblé de bénédictions » (Pr 28,
20) ; « à qui sème la justice, la
récompense est assurée » (Pr 11, 18).
Toutes les œuvres de Dieu sont
fécondes, de même que la vie de ceux
qui répondent à son appel. Le
Seigneur l’a rappelé aux apôtres lors
de la Dernière Cène : « C’est moi qui



vous ai choisis et établis, afin que
vous alliez, que vous portiez du fruit
» (Jn 15, 16). La seule chose qu’il nous
demande est de demeurer unis à lui
comme les sarments à la vigne, car «
celui qui demeure en moi et en qui je
demeure, celui-là porte beaucoup de
fruit » (Jn 15, 5)

Tout au long des siècles, les saints ont
fait aussi l’expérience de la
générosité de Dieu. Par exemple,
sainte Thérèse écrit : « Non, sa
Majesté n’a pas coutume de lésiner
avec des hôtes qui le reçoivent bien »
[1]. » Avec des mots débordants
d’affection, il a promis d’accueillir
dans son Royaume ceux qui seront
fidèles : « Très bien, serviteur bon et
fidèle, tu as été fidèle pour peu de
choses, je t’en confierai beaucoup ;
entre dans la joie de ton seigneur
» (Mt 25, 21). Cependant, Dieu
n’attend pas le ciel pour
récompenser ses enfants, mais il les
introduit, déjà dans ce monde, dans



la joie divine avec de nombreuses
bénédictions, des fruits de sainteté et
de vertu, en tirant le meilleur de
chacun et de ses talents. Et en nous
aidant à ne pas trop nous attarder
sur notre fragilité mais à mettre
notre confiance plutôt en son
pouvoir. En outre, par
l’intermédiaire de ses enfants, Dieu
bénit aussi ceux qui les entourent.
Dieu s’y complaît : « Ce qui fait la
gloire de mon Père, c’est que vous
portiez beaucoup de fruit et que vous
soyez pour moi des disciples » (Jn 15,
8).

Dans ces lignes, nous allons passer
en revue quelques-uns des fruits de
notre fidélité, aussi bien dans notre
vie que dans la vie des autres.
Puissent ces fruits, et bien d’autres
que Dieu seul connaît, nous stimuler
à ne jamais interrompre nos actions
de grâce à Dieu pour ses soins et sa
compagnie. Nous apprendrons ainsi



à jouir chaque jour davantage de cet
amour.

Un ciel au-dedans de nous

Quelques semaines avant son départ
pour le ciel, saint Josémaria disait à
un groupe de ses enfants : « Le
Seigneur a voulu déposer en nous un
très riche trésor […] Dieu notre
Seigneur habite en nous, avec toute
sa grandeur. Un ciel se trouve
habituellement dans nos cœurs [2]. »
Le Seigneur l’avait promis aux
apôtres : « Si quelqu’un m’aime, il
gardera ma parole ; mon Père
l’aimera, nous viendrons vers lui et,
chez lui, nous nous ferons une
demeure » (Jn 14, 23). Tel est le don
principal que Dieu nous offre : son
amitié et sa présence en nous.

Chaque jour dans la prière, nous
pouvons contempler d’un regard
neuf la vérité de la présence divine
en nous et la garder dans notre
mémoire. Fort étonnés et



reconnaissants, nous essaierons alors
de répondre, en bons enfants, à
l’immense affection que Dieu nous
porte. Parce que « ce n’est pas pour
rester dans le ciboire d’or que le
Seigneur descend chaque jour du
ciel, mais afin de trouver un autre
ciel : le ciel de notre âme où il prend
ses délices » [3]. Grâce à ce cadeau
divin nous nous sentons infiniment
payés de retour ; et sûrs de la joie
que notre fidélité procure à Dieu.

Lorsque la fatigue physique ou
morale arrive, lorsque les attaques et
les difficultés s’intensifient, c’est le
moment de se rappeler une nouvelle
fois que « si Dieu habite en notre
âme, tout le reste, pour important
que cela paraisse, n’est qu’accidentel,
transitoire ; en Dieu, en revanche,
nous sommes ce qu’il y a de
permanent » [4]. La certitude que
Dieu est avec moi, en moi et que je
suis en lui (cf. Jn 6, 56) est une source
d’assurance intérieure et d’une



espérance impossible à expliquer
humainement. Cette conviction nous
rend toujours plus simples, comme
des enfants, et nous apporte une
vision large et pleine de confiance,
une intériorité sans tension et
joyeuse. Alors du fond de l’âme
jaillissent la joie et la paix, comme
fruits naturels de la fidélité et du don
de soi. Ces fruits sont tellement
importants et possèdent une telle
force évangélisatrice que saint
Josémaria les demandait chaque jour
au Seigneur dans la sainte messe,
pour lui et pour tous ses fils et ses
filles [5].

Nous avons un ciel en nous et nous
devons le porter partout : chez nous,
le lieu de travail, le repos, des
rencontres avec nos amis… « De nos
jours, où l’absence de paix est si
souvent perceptible dans la vie
sociale, dans le travail, dans la vie
familiale… il est de plus en plus
nécessaire que nous autres chrétiens



nous soyons, selon l’expression de
saint Josémaria, “des semeurs de
paix et de joie” [6]. » Nous savons par
expérience que cette paix et cette joie
ne viennent pas de nous. C’est
pourquoi nous essayons de cultiver
dans notre cœur la présence de Dieu,
pour que ce soit lui qui nous comble
et communique ses dons à ceux qui
nous entourent. L’efficacité de ces
semailles si simples est assurée,
même si leur portée est
imprévisible : « La paix du monde,
peut-être, dépend davantage de nos
dispositions personnelles, ordinaires
et persévérantes, à sourire,
pardonner et ne pas nous croire
importants, que des grandes
négociations entre les États, aussi
importantes soient-elles [7]. »

Un cœur ferme et miséricordieux

Lorsque nous laissons la présence de
Dieu s’enraciner et fructifier en nous,
ce en quoi consiste d’une certaine



façon la fidélité, nous acquérons
progressivement une « fermeté
intérieure » qui nous rend aptes à la
patience et à la douceur face aux
contrariétés, aux imprévus, aux
situations gênantes, à nos limites et à
celles des autres. Saint Jean-Marie
Vianney disait que « nos fautes sont
des grains de sable par rapport à la
grande montagne de la miséricorde
de Dieu » [8]. Cette conviction permet
de réagir de plus en plus comme
Dieu lui-même réagit face aux
mêmes personnes et circonstances,
avec douceur et miséricorde, sans
nous inquiéter si elles ne répondent
à nos prévisions et à nous goûts du
moment. Nous découvrons, en
définitive, que tous les événements
sont en quelque sorte « des vecteurs
de la volonté divine, c’est pourquoi
ils doivent être reçus avec respect et
amour, avec joie et paix » [9]. Ainsi
nous acquérons peu à peu une plus
grande facilité pour prier, excuser et
pardonner, comme le Seigneur le



fait, et si nous perdons la paix nous
la recouvrons aussitôt.

Parfois, la disposition à cultiver dans
notre cœur la mansuétude et la
miséricorde devant les misères
d’autrui pourra nous sembler
pusillanime, car nous pensons qu’il
faut les dénoncer ou qu’elles sont le
fruit de la malice de certains
cherchant à faire du mal. Rappelons-
nous, cependant, que Jésus reprend
les disciples lorsqu’ils suggèrent de
faire tomber un châtiment du ciel sur
les Samaritains qui ne l’ont pas bien
accueilli (cf. Lc 9, 55). « Le
programme du chrétien – le
programme du bon Samaritain, le
programme de Jésus – est “un cœur
qui voit”. Ce cœur voit où l’amour est
nécessaire et il agit en conséquence 
[10]. » Notre miséricorde patiente,
qui ne s’irrite pas ni ne se plaint face
aux contrariétés, devient ainsi un
baume avec lequel Dieu guérit ceux
qui ont un cœur contrit. Il panse



leurs blessures (cf. Ps 147, 3) et leur
rend plus facile et supportable le
chemin de la conversion.

Une efficacité inimaginable

Cultiver et faire connaître l’image et
le profil personnels devant les autres
est devenu une exigence, parfois
indispensable, pour être présent sur
les réseaux sociaux et professionnels
et y exercer une influence.
Cependant, si nous oublions que
nous vivons en Dieu et qu’il est «
toujours à nos côtés » [11], notre
intérêt pourrait se muer en
l’obsession plus ou moins subtile de
se sentir acceptés, reconnus, suivis,
voire admirés. Alors, nous
éprouverions le besoin de vérifier la
valeur et la transcendance de tout ce
que nous faisons ou disons.

Cette aspiration à être reconnu et à
voir confirmée notre valeur
personnelle répond en réalité, même
de façon approximative, à une vérité



profonde. À savoir que, de facto,
notre valeur est très grande,
tellement grande que Dieu a voulu
donner sa vie pour chacun de nous.
Cependant, il arrive que nous nous
mettions assez facilement à exiger,
fût-ce de façon subtile, l’amour et la
reconnaissance, alors qu’ils seront
toujours gratuits, notre action
consistant à les accueillir. C’est peut-
être pour cette raison que le Seigneur
a indiqué sur la Montagne : « Ce que
vous faites pour devenir des justes,
évitez de l’accomplir devant les
hommes pour vous faire remarquer
» (Mt 6, 1). Et plus radicalement
encore : « Que ta main gauche ignore
ce que fait ta main droite » (Mt 6, 3).

Le risque d’exiger l’Amour au lieu de
se limiter à l’accueillir perdra de sa
force en nous si nous agissons bien
convaincus que Dieu contemple
notre vie avec une affection
minutieuse, puisque l’affection se
manifeste dans les détails. « Si vous



voulez avoir des spectateurs de ce
que vous faites, vous les avez là : des
anges, des archanges et même le
Dieu de l’Univers [12]. » Nous
expérimentons alors dans notre âme
l’auto-estime de qui se sait toujours
entouré, sans avoir besoin
d’incitations extérieures
particulières pour être sûr de
l’efficacité de sa prière et de sa vie. Et
ce, que tout cela soit connu de
beaucoup ou bien passe inaperçu
pour la grande majorité. Il nous
suffira de penser au regard de Dieu
et de lire comme adressés à nous les
propos de Jésus : « Ton Père qui voit
dans le secret te le rendra » (Mt 6, 4).

En ce sens, nous pouvons beaucoup
apprendre des années cachées de
Jésus à Nazareth. Il y a passé la
majeure partie de sa vie sur terre.
Sous le regard attentif de son Père du
ciel, de la Vierge Marie et de saint
Joseph, le Fils de Dieu réalisait déjà
dans le silence et avec une efficacité



infinie la Rédemption de l’humanité.
Peu le voyaient, mais là, dans le
modeste atelier d’un artisan d’une
petite bourgade de Galilée, Dieu était
en train de changer pour toujours
l’histoire des hommes. Nous aussi,
nous pouvons avoir la fécondité de la
vie de Jésus, si nous le faisons vivre
en nous, si nous le laissons aimer les
autres dans notre vie, avec la même
simplicité.

Du fond caché de chaque tabernacle,
du fond de notre cœur, Dieu
continue de changer le monde. C’est
pourquoi notre vie de don de soi,
bien unis à Dieu et aux autres,
acquiert grâce à la communion des
saints une efficacité que nous avons
du mal à imaginer et à mesurer. « Tu
ne sais si tu as progressé, ni de
combien… — à quoi bon ce calcul ?…
— L’important est que tu persévères,
que ton cœur brûle, que tu voies
davantage de lumière et de plus
vastes horizons… : que tu te soucies



de nos intentions, que tu les
pressentes (même si tu ne les connais
pas) et que tu pries pour chacune
d’entre elles [13]. »

Dieu est toujours le même

Saint Paul encourageait les chrétiens
à être fidèles, sans s’inquiéter de
devoir aller à contre-courant ; et à
toujours travailler face au Seigneur.
« Ainsi, mes frères bien-aimés, soyez
fermes, soyez inébranlables, prenez
une part toujours plus active à
l’œuvre du Seigneur, car vous savez
que, dans le Seigneur, la peine que
vous vous donnez n’est pas perdue
» (1 Co 15, 58). Saint Josémaria
reprenait sous des formes variées la
même exhortation : « Si vous êtes
fidèles, vous pourrez vous appeler
vainqueurs. Dans votre vie, vous ne
connaîtrez pas la défaite. L’échec
n’existe pas si l’on agit avec droiture
d’intention et en voulant accomplir
la volonté de Dieu. Avec du succès ou



sans lui, nous avons triomphé, parce
que nous avons travaillé par Amour 
[14]. »

Quelle que soit notre vocation, il peut
arriver qu’au bout d’un certain
temps nous éprouvions la tentation
du découragement. Nous pensons
peut-être que nous avons manqué
jusqu’alors de générosité ou que
notre fidélité porte peu de fruit étant
donné que nos succès apostoliques
sont plutôt mitigés. Dans tous les cas,
il est bon de se rappeler ce que Dieu
nous a assuré : « Mes élus jouiront
des ouvrages de leurs mains » (Is 65,
22). Saint Josémaria l’exprimait de la
façon suivante : « Être saint suppose
que l’on est efficace, même si le saint
n’arrive pas à toucher du doigt ni à
percevoir son efficacité [15]. » Dieu
permet parfois que ses fidèles soient
confrontés à des épreuves et à des
difficultés dans leur travail, pour
rendre ainsi leur âme plus belle, et
plus tendre leur cœur. Si, malgré



notre désir de plaire à Dieu, nous
nous décourageons ou nous
fatiguons, nous ne cesserons pas
pour autant de travailler, avec un
sens du mystère : en ayant présent à
l’esprit que notre efficacité est «
souvent invisible, insaisissable, elle
ne peut pas être comptée. La
personne sait bien que sa vie
donnera du fruit, mais sans
prétendre connaître comment, ni où,
ni quand. […] Avançons, engageons-
nous à fond, mais laissons-le rendre
féconds nos efforts comme bon lui
semble » [16].

Le Seigneur nous demande de
travailler dans un esprit d’abandon,
en mettant notre confiance en ses
forces, non dans les nôtres, en sa
vision des choses, non dans notre
perception limitée. « Quand tu
t’abandonneras vraiment entre les
mains du Seigneur, tu apprendras à
te contenter de ce qui arrive, et à ne
pas perdre ta sérénité si tes activités



ne prennent pas la tournure que tu
souhaites malgré ton acharnement et
les bons moyens que tu as
employés… C’est qu’elles auront pris
la « tournure » que Dieu voulait
qu’elles prennent [17]. » La
conscience que Dieu peut tout et qu’il
voit et thésaurise tout le bien que
nous faisons, aussi petit et caché qu’il
puisse paraître, nous aidera à « être
assurés et optimistes aux moments
durs qui peuvent arriver dans
l’histoire du monde ou dans notre
existence personnelle. Dieu est
toujours le même : tout-puissant,
infiniment sage, miséricordieux ; à
tout moment il sait tirer le bien du
mal, de grandes victoires des défaites
pour ceux qui mettent leur confiance
en lui » [18].

Accrochés à la main de Dieu, nous
vivons au milieu du monde comme
ses enfants, devenant de plus en plus
des semeurs de paix et de joie pour
tous ceux qui nous entourent. Telle



est l’œuvre patiente, celle d’un bon
artisan, que Dieu réalise dans notre
cœur. Laissons-lui éclairer toutes nos
pensées, inspirer toutes nos actions.
C’est ce que notre Mère la Vierge
Marie a fait, heureuse de voir les
grandes choses que le Seigneur
réalisait dans sa vie. Puissions-nous
dire nous aussi chaque jour comme
elle : Fiat ! Que tout m’advienne
selon ta parole (Lc 1, 38).

Pablo Edo

[1]. Sainte Thérèse d’Avila, Chemin de
la perfection, ch. 34.

[2]. Cf. S. Bernal, Portrait de Mgr
Escriva, Paris, S.O.S., 1978.

[3]. Sainte Thérèse de l’Enfant Jésus, 
Histoire d’une âme, ch. 5.

[4]. Amis de Dieu, n° 92.



[5]. Cf. J. Echevarría, Memoria del
Beato Josemaría Escrivá, Madrid,
Rialp, 2000, p. 229.

[6]. F. Ocariz, Homélie, 12 mai 2017.

[7]. Ibid.

[8]. Cité par G. Bagnard, Le Curé
d’Ars, apôtre de la miséricorde.

[9]. Instruction mai-1935 – 14
septembre 1950, n° 48.

[10]. Benoît XVI, Litt. enc. Deus
caritas est, 25 décembre 2005, n° 31.

[11]. Saint Josémaria, Chemin, n° 267.

[12]. Saint Jean Chrysostome, 
Homélies sur saint Matthieu, 19, 2 (PG
57, 275).

[13]. Saint Josémaria, Forge, n° 605.

[14]. Saint Josémaria, Seul à seul avec
Dieu, n° 314 (AGP, Bibliothèque, P10).



[15]. Forge, n° 920.

[16]. Pape François, Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, 24 novembre
2013, n° 279.

[17]. Saint Josémaria, Sillon, n° 860.

[18]. D. Javier, Lettre pastorale, 4
novembre 2015.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/vocation-12-
les-fruits-de-la-fidelite/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/vocation-12-les-fruits-de-la-fidelite/
https://opusdei.org/fr-cm/article/vocation-12-les-fruits-de-la-fidelite/
https://opusdei.org/fr-cm/article/vocation-12-les-fruits-de-la-fidelite/

	« Quelque chose de grand qui relèverait de l’ordre de l’amour » (XII) : Les fruits de la fidélité

