
opusdei.org

Vivre de foi

Placer le Christ au sommet de
toutes les activités humaines est
une tâche écrasante. Mais
nourrir 5000 personnes avec
cinq pains et deux poissons
l'était aussi. Les apôtres y sont
arrivés lorsqu'ils eurent recours
au Christ. Un texte sur la vie de
foi.

12/06/2019

La nouvelle sur les circonstances de
la mort de Jean Baptiste a
profondément affecté le Seigneur. Il
est venu pour nous libérer du péché



et de la rupture avec laquelle celui-ci
a marqué en profondeur la nature
humaine, qu’il avait voulu faire
sienne. Or, c’est précisément parce
qu’il l’a assumée jusque dans ses
dernières conséquences — excepté le
péché — qu’il n’est pas resté
indifférent devant cette nouvelle
expérience de la méchanceté — et,
dans ce cas précis, de la stupidité
frivole aussi — dont le cœur humain
est capable. Il s’est senti très accablé
et il a éprouvé le besoin de se retirer
dans un endroit calme, afin de prier
et de méditer en paix [1].

Cependant, en débarquant, il vit
une foule nombreuse et il en eut
pitié [2]. Il passe le reste de la
journée à s’occuper de ces gens, de
leur âme et de leur corps : il leur
enseigne beaucoup de choses et
guérit les malades. Ce n’est pas lui
qui a provoqué cette situation, car
son intention était autre : il cherchait
simplement à méditer et à se reposer,



et pareillement à faire méditer et se
reposer les apôtres. Mais son cœur
sacerdotal n’a pas laissé passer une
occasion inattendue de s’occuper des
autres, même si cela lui demandait
de surmonter un état d’âme fort
compréhensible.

Comme en d’autres occasions, les
évangélistes ne nous disent pas quel
fut son enseignement ce jour-là. Il
leur suffisait de nous faire connaître,
en plus de son exemple et de sa
générosité, les événements de la fin
de cette journée, qui renferment des
enseignements importants pour celui
qui souhaite avoir une vie intérieure
et communiquer aux autres la
flamme du Seigneur.

Magnanimité

Quelques heures ont passé. Les
foules sont toujours là et le Maître ne
cesse de les instruire. Les disciples
commencent à s’inquiéter en pensant
à leur réaction lorsqu’elles



s’apercevront qu’elles n’ont pas le
temps de se rendre là où trouver de
quoi manger. Alors il se pourrait que
leur enthousiasme se transforme en
découragement, voire en colère.
Aussi sont-ils allés dire à Jésus : 
L’endroit est désert et l’heure est
déjà passée ; renvoie donc les
foules afin qu’elles aillent dans les
villages s’acheter de la nourriture
[3]. Ces foules ont un problème et il
faut les aider à le résoudre avant
qu’il ne soit trop tard. Le Seigneur
leur répond d’une façon
surprenante : Il n’est pas besoin
qu’elles y aillent ; donnez-leur
vous-mêmes à manger [4]. Leur
problème est aussi votre problème:
prenez-le vous-mêmes à bras le
corps.

Il est plus que probable que les
apôtres ne se sont pas adressés à
Jésus pour fuir leurs responsabilités,
qu’ils n’essayaient pas de se
débarrasser de cette difficulté.



Simplement, c’était une tâche les
dépassant tellement que l’idée qu’elle
leur incombait ne leur était même
pas venue à l’esprit. Bien
évidemment, ils éprouvaient de la
pitié pour ces gens, mais qu’y
pouvaient-ils ? C’est pourquoi la
réponse du Seigneur les déconcerte :
Nous ? C’est nous qui devons leur
donner à manger ? Même avec la
paye de deux cents jours de travail
nous n’aurions qu’une quantité
dérisoire de pain pour une telle
foule ! [5] Qu’y pouvons-nous ?

Or, le Maître ne fléchit pas ; il veut
qu’ils prennent ce problème sur eux :
Vous pourriez quand même essayer
quelque chose… Combien de pains
avez-vous ? Allez voir [6]. Les
apôtres reconnaissent l’insuffisance
de leurs moyens : Nous n’en avons
que cinq, et deux poissons [7]. 
Apportez-les moi ici [8].



Au cours des années de travail
apostolique qu’ils ont vécues après,
peut-être ont-ils souvent pensé à ce
que Jésus-Christ leur a appris ce jour-
là : si nous n’avons que peu de
moyens, c’est avec ces moyens que
nous devons affronter le problème.
Les bons désirs ne suffisent pas, ni la
compassion devant le besoin des
foules. Il ne suffit pas non plus à un
chrétien de constater qu’un point de
lutte ou un objectif apostolique
dépasse ses capacités. Nous les
chrétiens, nous devons avoir un
cœur grand et des idées claires :
considérer sereinement combien
nous avons de pains, ce que nous
pouvons faire, sans nous laisser
accabler par ce qui nous dépasse ;
bien que cela semble insuffisant,
nous devons mettre ce qui est à notre
portée aux pieds du Seigneur.

Les évangélistes nous disent que
Jésus-Christ a pris ces aliments, qu’il
les a bénis, qu’il a rompu les pains et



qu’il les a donnés aux disciples pour
que ceux-ci les distribuent aux gens.
Il y en a eu pour tout le monde et il
en a même tellement resté que douze
pleins couffins ont été nécessaires
pour recueillir les morceaux
restants : davantage qu’il n’y en avait
au début. L’intervention divine a fait
que les moyens dont ils disposaient
personnellement se multiplient grâce
à l’effort généreux qu’ils ont fourni
pour aider les autres.

Saint Jean rapporte cette scène pour
introduire le long discours du
Seigneur sur le Pain de vie. Le lien
entre les deux passages est clair : la
multiplication des pains est une
figure du grand mystère de
l’Eucharistie [9], où le Seigneur nous
offre une nourriture suffisante et
surabondante. Il va même plus loin
puisque, par le prodige de la
transsubstantiation, ce qui était
uniquement quelque chose de
matériel et de pauvre, se transforme



en le Corps et en le Sang du Christ :
une nourriture surnaturelle, Pain des
anges, nouvelle manne qui restaure
les forces du nouveau Peuple de
Dieu. Or, nous pouvons tirer de cet
événement d’autres enseignements.

Si nous méditons la scène en
essayant de l’appliquer à notre vie
intérieure, nous aurons peut-être
l’impression que le Seigneur nous
dit : Vois quels sont tes moyens, fais
ton examen avec audace ; ensuite,
mets à mes pieds ce que tu as ; et ne
sois pas inquiet s’il te manque
quelque chose, car j’en ai un trop-
plein.

Audace

Réfléchissons maintenant sur la
situation des apôtres qui, une fois
décidés à mettre tous leurs moyens
en œuvre, se retrouvent devant la
tâche de distribuer parmi les foules
quelque chose de manifestement
insuffisant. Il n’est pas facile de



comprendre comment le miracle
s’est produit. Des miracles d’un autre
genre sont peut-être plus
surprenants, mais plus faciles à
imaginer : Jésus-Christ met sa main
sur quelqu’un, ou prononce quelques
mots, et le malade recouvre la santé
qui lui manquait. En revanche, ici, il
n’est pas simple de savoir ce qui s’est
exactement passé, parce que cela
pouvait avoir lieu de différentes
façons.

Une possibilité est que la pile de
morceaux qui s’est formée après le
partage que Jésus a fait des cinq
pains et des deux poissons ait
soudain augmenté de volume et que
ce qui était insuffisant devienne
surabondant, forçant l’admiration
des apôtres. En effet, les choses ont
pu se passer ainsi. Or, il y a une autre
possibilité moins spectaculaire, qui
aide à saisir plus clairement un
enseignement fondamental que le
Christ a probablement voulu



transmettre à ses disciples et à ceux
qui devaient le suivre au long des
siècles.

Il est possible que le Seigneur ait
remis à plusieurs apôtres une part
des morceaux de pain et qu’ils aient
commencé à les distribuer parmi les
foules. Ils ont commencé à distribuer
généreusement ces pains et ils se
sont petit à petit rendu compte du
prodige : il y en a eu pour tout le
monde et même il en resta. La
manne non plus ne pouvait être mise
en réserve [10] : Dieu voulait que
ceux qui recevaient cet aliment
n’oublient pas que c’était un don
divin pour qu’ils s’abandonnent
entre ses mains, au lieu de chercher
une sécurité purement humaine.
Peut-être Jésus a-t-il voulu que les
apôtres fassent une expérience
semblable.

Pour ceux des gens présents qui ont
saisi l’événement, ce fut un motif de



surprise et d’admiration. Pour les
apôtres, une claire leçon de foi.
Quelques mois plus tard le Seigneur
allait leur demander de prendre sur
eux le manque de formation de
millions d’âmes : Allez dans le
monde entier, proclamez
l’Évangile à toute la création [11]. Il
est certain qu’une tâche les
dépassant clairement allait leur
tomber dessus. Qui étaient-ils ? Que
pouvaient-ils faire ? Ne serait-il plus
raisonnable de se proposer des buts
plus à leur portée ?

Or, ils pourraient alors se remémorer
ce qu’ils avaient vécu. Ils pourraient
se rappeler que le Seigneur leur avait
demandé de compter leurs moyens.
Pour lui, il était tout aussi difficile de
donner à manger à ces foules avec
cinq pains qu’avec aucun.
Cependant, il a voulu leur apprendre
à tout mettre en jeu. Ils pourraient
méditer sur le fait qu’il n’avait pas
permis que le manque de moyens



amène à réviser à la baisse l’objectif
proposé ; qu’il ne s’est pas contenté
de leur prêter une aide symbolique,
incapable de résoudre le problème.
Ils pourraient aussi se rappeler que
leurs moyens ont toujours été
modestes… mais qu’ils ont fini par
être suffisants. En définitive, ils ont
appris qu’en se donnant des objectif
apostoliques, ce qui est déterminant,
ce ne sont pas leurs aptitudes —
qu’ils devaient toutefois examiner —
mais le besoin des âmes.

Nous autres chrétiens, nous devons
avoir des buts apostoliques
ambitieux : nous nous sentons
interpellés par la soif de Dieu
qu’éprouvent les âmes dans tous les
milieux et toutes les occupations [12].
Nous souhaitons placer le Christ au
sommet de toutes les activités des
hommes [13]. Nous ne pouvons pas
ajourner le début de ce travail
jusqu’à ce que nous disposions de
tous les pains nécessaires pour



donner à manger à cette foule ; nous
ne pouvons pas nous proposer des
buts plus modestes même si, ensuite,
dans les faits, nous devons procéder
pas à pas jusqu’à arriver aux buts
ambitieux.

En nous proposant des objectifs
élevés et généreux, il est facile que
nous touchions du doigt la
disproportion entre notre capacité et
ce que le Seigneur attend, et que
nous éprouvions même un certain
vertige, un sentiment d’impuissance
et d’insécurité que nous ne devons
pas interpréter comme le signe d’un
manque de foi ; bien au contraire,
c’est peut-être la preuve que l’amour
de Dieu nous pousse bien au-delà de
notre petitesse. Ce sentiment
d’inquiétude, loin de contredire la
magnanimité, donne un sens à
l’espérance, parce que là où il y a une
certitude absolue, l’espérance ne
peut exister [14].



Optimisme

La foi avec laquelle le Seigneur
attend que nous agissions ne consiste
donc pas en l’assurance que nos
qualités se multiplieront. Elle
consiste plutôt en ce que nous
mettons nos cinq pains au service de
Dieu et que nous agissons comme si
ces cinq pains suffisaient, même si,
au moment d’agir, nous ressentons
nettement nos limites. La vie de foi
ne se manifeste pas dans les
sentiments, mais dans les œuvres, y
compris lorsque nos sentiments
semblent contredire ces certitudes
fondamentales sur lesquelles
s’appuie tout notre agir.

L’optimisme chrétien n’est pas un
optimisme béat, et ce n’est pas non
plus une confiance purement
humaine que tout finira par
s’arranger. Cet optimisme
s’enracine dans la conscience
d’être libre et dans la certitude que



la grâce est puissante. C’est un
optimisme qui nous pousse à être
exigeants pour nous-mêmes, à
nous efforcer de répondre à
chaque instant aux appels de Dieu
[15].

La foi du chrétien n’est pas
l’ingénuité de celui qui ne se rend
pas compte des difficultés et espère,
par conséquent, que tout ira bien.
Bien au contraire, la foi engendre un
optimisme qui s’enracine dans la
conscience d’être libre, c’est-à-dire,
qui se nourrit de la conscience que
les choses peuvent mal se passer et
qu’il en sera parfois ainsi, parce que
la liberté humaine — la nôtre et celle
des autres — ne voudra pas toujours
ce que Dieu veut. La foi est, dès lors, 
un optimisme qui nous pousse […]
à nous efforcer de répondre à
chaque instant aux appels de Dieu,
tout en sachant que, même ainsi,
nous n’aurons pas la certitude que
tout nous sera favorable.



La foi que le Seigneur me demande
et attend de moi n’est donc pas la
confiance que les choses iront bien.
C’est l’assurance que, de quelque
manière qu’elles se passent, Dieu
s’en servira pour mon profit, pour le
profit de ceux qui m’entourent et de
l’Église entière. Pour le dire
autrement : Dieu n’attend pas de moi
que tout me réussisse, pas plus que je
n’attend de Dieu que si je fais ce que
je dois tout évoluera favorablement.
Il serait naïf de penser qu’il suffit
d’être bon pour que tout soit positif.
Dieu attend que je me fie à lui et que,
par conséquent, je fasse de mon
mieux pour que tout aille bien.
Quant à moi, j’ai la certitude qu’en
faisant ce qu’il veut, j’atteindrai
l’objectif qui compte réellement dans
ma vie, même si les choses ne suivent
pas toujours un parcours positif ;
certaines iront mal, mais je suivrai le
conseil de l’Apôtre : Noli vinci a
malo, sed vince in bono malum :
Ne te laisse pas vaincre par le mal,



sois vainqueur du mal par le bien
[16]. C’est pourquoi, malgré tout, le
bien l’emportera : omnia in bonum !

Le Seigneur a confié une grande
mission à l’Église et à chaque
chrétien. Il est logique que nous
remarquions qu’elle dépasse notre
capacité et même qu’en y pensant,
nous nous sentions accablés par
moments. Il est aussi logique que,
parfois, devant tant de travail, nous
ne sachions pas très bien par où
commencer et nous ayons la
tentation de permettre que nos
limites nous bloquent. La méditation
de la scène que nous venons de
considérer nous rendra de nouveau
conscients du fait que le Seigneur
attend que, comme les apôtres, nous
assumions la responsabilité de
former beaucoup d’âmes, en nous
appliquant à cette tâche avec toutes
nos capacités. Et il attend aussi que
nous commencions à faire ce que
nous pouvons, sans nous soucier de



savoir si nous réussirons à aller
jusqu’au bout. Sans doute devons-
nous faire des plans et prévoir autant
que possible, mais le petit nombre de
nos pains et de nos poissons ne doit
pas être un motif suffisant pour nous
empêcher de faire à chaque instant
ce qui est à notre portée : Dieu
pourvoira pour ce qui viendra après.
Ainsi, même si nous ne ressentons
pas une grande assurance, nous
serons de fait en train de vivre de foi.

Julio Diéguez

[1]. Mt 14, 13.

[2]. Mt 14, 14.

[3]. Mt 14, 15.

[4]. Mt 14, 16.

[5]. Mc 6, 37 ; Jn 6, 7.



[6]. Mc 6, 38.

[7]. Ibid.

[8]. Mt 14, 18.

[9]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 1335.

[10]. Ex 16, 17-20.

[11]. Mc 16, 15.

[12]. Saint Josémaria, Chemin, n° 301.

[13]. Saint Josémaria, Forge, n° 685.

[14]. Rm 8, 24.

[15]. Saint Josémaria, Forge, n° 659.

[16]. Rm 12, 21.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-cm/article/vivre-de-foi/


opusdei.org/fr-cm/article/vivre-de-foi/
(17/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/vivre-de-foi/

	Vivre de foi

