
opusdei.org

Très humains, très
divins (VII) : Notre
travail, levain de
Dieu

Dans ce septième article nous
allons découvrir quelques
vertus à pratiquer dans le
travail, en nous servant d’une
image proposée par Jésus : la
femme qui fait son pain pour
nourrir un grand nombre. Le
défi consiste à transformer nos
tâches quotidiennes en amour
pour ceux qui nous entourent.

29/09/2021



Le travail, avec ses objectifs et ses
routines, était peut-être la chose que
connaissaient le mieux ceux qui
écoutaient Jésus. Voilà pourquoi il en
est si souvent question dans sa
prédication, présenté sous des angles
très divers. Ainsi, le semeur qui jette
ses grains dans le champ, le
négociant qui recherche des perles
fines, le pêcheur qui jette son filet
dans la mer… Un jour, pour
expliquer quelque chose d’aussi
important que la manière dont Dieu
agit dans le monde, il a évoqué une
tâche ancestrale : faire le pain. « À
quoi pourrai-je comparer le règne de
Dieu ? Il est comparable au levain
qu’une femme a pris et enfoui dans
trois mesures de farine, jusqu’à ce
que toute la pâte ait levé » (Lc 13,
20-21). C’est ainsi que le Royaume de
Dieu se déploie dans l’histoire : au
coude à coude avec nous, au rythme
de notre travail quotidien, levain
inséré dans le travail de Dieu pour
transformer le monde de l’intérieur.



Comme Jésus l’a dit une autre fois : «
Mon Père est toujours à l’œuvre, et
moi aussi, je suis à l’œuvre » (Jn 5,
17).

Grâce à la figure de la femme qui
enfoui le levain dans la farine, le
Seigneur revêt d’une grande dignité
une tâche qui, à force d’être normale,
aurait pu sembler hors de propos à
ses auditeurs. En effet, ceux qui
l’écoutaient avaient peut-être
imaginé que, pour présenter quelque
chose d’aussi transcendant que le
développement du Royaume de Dieu,
il aurait mieux valu évoquer le
travail d’un noble de l’époque ou
encore les tâches de ceux qui se
chargeaient directement des affaires
spirituelles. Or, Jésus, tout en étant le
Fils du Très-Haut, avait exercé un
travail manuel, très simple. Si bien
qu’au lieu d’évoquer un poste ayant
une influence politique, une
efficacité économique ou un prestige
social, il a pensé à ces gens discrets



qui se lèvent tôt, avant tout le monde,
pour que le pain du premier repas
arrive à temps et "à point", ce qui ne
dure que quelques heures tout au
plus.

Trois mesures de farine

En présentant la scène de cette
femme travaillant la pâte, Jésus
mentionne un détail des plus
intéressants : la quantité de farine.
Dans le monde juif de l’époque, trois
« mesures » de farine
correspondaient à peu près à vingt-
deux litres de pâte, de quoi préparer
du pain pour environ cent
personnes. Une telle quantité de
farine nous fait comprendre que
cette femme ne travaillait pas
uniquement pour sa famille, aussi
nombreuse fût-elle. Sa tâche semble
plutôt orientée à couvrir un besoin
de la communauté. Il n’est donc pas
difficile de l’imaginer dans son
travail, en pensant à tous ceux qui



allaient jouir de ce pain. Ainsi en est-
il de toute tâche : notre activité nous
met en rapport avec les autres et
nous place à un endroit où nous
pouvons contribuer au bien des
autres. De facto, « les joies les plus
intenses de la vie jaillissent quand on
peut donner du bonheur aux autres,
dans une anticipation du ciel. Il faut
rappeler la joyeuse scène du film “Le
festin de Babette”, où la généreuse
cuisinière reçoit une étreinte
reconnaissante et un éloge : « Avec
toi, comme les anges se régaleront ! »
Elle est douce et réconfortante la joie
de contribuer à faire plaisir aux
autres, de les voir prendre plaisir » 
[1].

Une aussi considérable quantité de
pain, destiné à tant de monde,
nécessitait un laps de temps et un
effort importants. Or, cette femme
relève le défi et persévère dans sa
tâche « jusqu’à ce que toute la pâte
ait levé » (Lc 13, 21). Finir la tâche



commencée, et bien la finir, requiert
force d’âme, concentration,
persévérance, ponctualité… Pour
travailler comme cette femme, il faut
surmonter la paresse, d’ordinaire « le
premier front sur lequel se battre » 
[2]. En ce sens, nous savons que saint
Paul n’a pas hésité à corriger
l’oisiveté qui s’était infiltrée chez les
premiers chrétiens de Thessalonique.
Estimant que la deuxième venue du
Seigneur était imminente, certains
d’entre eux pensaient que le travail
n’avait plus de sens ; dès lors, ils
menaient « une vie déréglée, affairés
sans rien faire ». Cependant, saint
Paul leur dit : « Si quelqu’un ne veut
pas travailler, qu’il ne mange pas
non plus » (2 Th 3, 10-11).

Notre prélat nous a parlé des
potentialités du travail, y compris de
celui qui demande plus d’effort, à
condition que nous sachions y voir
un lieu d’amour et de liberté. « On
peut faire avec joie, et non de



mauvais gré, ce qui coûte, ce qui
déplaît, si on le fait par amour et
avec amour et, par conséquent,
librement » [3]. Cela concerne aussi
les difficultés résultant de la
situation professionnelle de chacun,
telles que le chômage ou la maladie,
de la perte d’énergie entraînée par le
passage inéluctable du temps, ou
encore des tensions et des
incertitudes dans son secteur
professionnel, etc. Saint Josémaria,
conscient du caractère habituel de ce
genre de situations, disait avec
réalisme : « La maladie et la
vieillesse, quand elles arrivent, se
transforment en travail
professionnel. Il n’y a donc pas
d’interruption dans la poursuite de la
sainteté, selon l’esprit de l’Œuvre,
qui, comme la porte sur ses gonds,
s’appuie sur le travail professionnel »
[4].

Lorsque l’amour est bien présent



Nombreuses sont les raisons incitant
à persévérer dans une tâche
honnête : la responsabilité de faire
aller de l’avant ceux qui dépendent
de nous, le désir de servir les autres,
l’idéal de créer quelque chose de
nouveau, etc. Cependant, les bonnes
intentions elles aussi peuvent
progressivement prendre une des
formes de l’amour propre, telle que
le désir d’être reconnu, de briller ou
de faire bonne figure devant les
autres. D’autres fois, c’est la tentation
de trop travailler qui nous assaille :
une déviation subtile, car déguisée
en vertu. Le perfectionnisme,
l’efficacité à tout rompre, « le 
workaholism », sont à l’origine de ce
genre de désordre. Ce qui n’était au
départ qu’un engagement pour bien
faire les choses, efficacement, peut
dégénérer en ce que saint Josémaria
appelait « professionnalite » [5] : trop
s’investir dans le travail sans
consacrer le temps opportun aux
autres. « Votre travail, écrivait-il un



jour, doit être responsable, parfait,
dans la mesure où la tâche humaine
peut être parfaite : fait avec amour
de Dieu, mais en gardant à l’esprit
que le mieux est souvent l’ennemi du
bien. Faire les choses bien, sans
manie ni obsession, mais les
terminer, en posant toujours la
dernière pierre et en soignant les
détails » [6].

Le problème posé par la «
professionnalite » n’est pas tant la
manière de travailler que la place
que l’on accorde au travail dans
l’ensemble de la vie. Il est fort
opportun, y compris pour la santé
mentale et corporelle, de ne pas
perdre de vue que le travail est
ordonné à une mission plus grande,
qui donne un sens à l’existence d’une
fille ou d’un fils de Dieu. La prudence
nous aidera à intégrer notre travail,
ici et maintenant, dans un horizon
allant bien au-delà du travail lui-
même. Un horizon fait non pas



d’objectifs ni de délais mais de
personnes : à commencer par Dieu
qui compte sur ces moments où nous
prenons spécialement soin de nos
relations avec lui et, ensuite, de nos
relations avec ceux qui nous
entourent, qui ont besoin de notre
temps, de notre affection et de notre
attention, sachant que là aussi le
Seigneur nous attend.

L’image de la femme qui pétrit son
pain met en évidence la meilleure
raison pour travailler. De son travail,
elle fait un don, une bénédiction :
outre le pain, cette femme donne de
l’amour, car si nous offrons un
cadeau à quelqu’un « le premier don
que nous lui accordons est donc
l’amour, qui nous fait lui vouloir du
bien » [7]. Cette femme ne s’est pas
limitée à donner son dû au prochain.
Car, dès que l’amour intervient, c’est
soi-même qu’il faut donner. C’est
pourquoi saint Josémaria disait que
nous ne pouvons pas nous limiter « à



faire des choses, à fabriquer des
objets. Le travail naît de l’amour,
manifeste l’amour et s’ordonne à
l’amour » [8]. Si quelqu’un s’y prend
ainsi avec nous, nous ressentons de
l’amour, parce que nous entrons
dans la logique du don de soi : un
amour en engendre un autre, de
même qu’un sourire en engendre un
autre, et transforme ainsi les cœurs,
l’un après l’autre. L’amour de cette
femme, expression de l’amour de
Dieu, est le levain vivant qui, à titre
de don, transforme ceux qui
reçoivent le pain que ses mains ont
pétri.

Le monde entier est un autel pour
nous

Les trois mesures de farine ont une
autre signification, que nous
comprenons bien à partir de ses
précédents bibliques : il s’agit de la
même mesure qu’Abraham et Sara
ont offerte aux trois hommes



mystérieux qui leur ont rendu visite
à Membré (cf. Gn 18, 6). C’est aussi la
mesure que Gédéon a utilisée pour
offrir un sacrifice que le Seigneur a
consumé par le feu d’un ange (cf.
Judith 6, 19-21). Il se peut que, pour
l’un ou l’autre des Juifs qui
écoutaient Jésus, la seule mention
des mesures de farine ait évoqué ces
actions sacrées (même si les
sacrifices se faisaient sans levain).
Par cette référence, le Seigneur
semble vouloir nous dire que le
travail de cette femme était une
offrande faite à Dieu, comme le
nôtre, si nous l’unissons à la sainte
messe. Ainsi, nous transformons
l’humain, nos heures de travail, en
quelque chose de saint. Alors cette
belle formule devient une réalité : «
le monde entier […] est un autel pour
nous » [9].

Saint Josémaria nous encourageait à
faire de l’Eucharistie « le centre de la
vie intérieure, pour que nous



sachions être avec le Christ, lui
tenant compagnie tout au long de la
journée, bien unis à son sacrifice :
tout notre travail a ce sens. Et cela
nous conduira au cours de la journée
à dire au Seigneur que nous nous
offrons par lui, avec lui et en lui à
Dieu le Père, en nous unissant à
toutes ses intentions, au nom de
toutes les créatures. Si nous vivons
de cette manière, notre journée
entière sera une messe » [10].

***

L’image de cette femme, les mains
dans la farine, remontait assurément
à l’enfance de Jésus. Qui sait ? Il
s’agissait peut-être de sa mère, sainte
Marie, qui a tant de fois préparé le
pain. Nous l’imaginons bien
concentrée sur son travail, en faisant
le nécessaire pour que le processus
naturel du levain suive son cours.
Ainsi en est-il de notre travail, si
nous le faisons face à Dieu, si nous



lui permettons de se servir de nos
efforts pour étendre son royaume,
grâce au levain divin. C’est ce qu’il a
fait voir à saint Josémaria : « Je vois
déjà, à travers les âges, jusqu’au
dernier de mes enfants […] travailler
dans sa profession, avec la sagesse
d’un artiste, le bonheur d’un poète,
l’assurance d’un professeur et une
modestie plus persuasive que
l’éloquence, en cherchant la
perfection chrétienne dans sa
profession et dans son état dans le
monde, le bien de l’humanité tout
entière » [11].

Javier del Castillo

[1]. Pape François, Exhort. ap. 
Amoris lætitia, n° 129.

[2]. Saint Josémaria, Lettres 2, n° 10.



[3]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 9 janvier 2018, n° 6.

[4]. Saint Josémaria, notes prises lors
de sa prédication, citées dans E.
Burkhart, J. López, “Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría”, Rialp, Madrid 2013, vol.
III, p. 165.

[5]. Cf. saint Josémaria, Sillon, n° 502.

[6]. Saint Josémaria, Lettres 36, n° 38 ;
citées dans E. Burkhart, J. López,
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, Rialp,
Madrid 2013, vol. III, p. 165.

[7]. Saint Thomas d’Aquin, Somme
théologique, I, q. 38, a. 2, rép.

[8]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 48.

[9]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une méditation, 19 mars 1968. Cité



dans X. Echevarria, Vivir la Santa
Misa, Rialp, Madrid 2010, p. 17.

[10]. Saint Josémaria, notes prises
lors de sa prédication, 27 mai 1962.

[11]. Saint Josémaria, Lettres 3, n° 4.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/vii-notre-
travail-levain-de-dieu/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/vii-notre-travail-levain-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-cm/article/vii-notre-travail-levain-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-cm/article/vii-notre-travail-levain-de-dieu/

	Très humains, très divins (VII) : Notre travail, levain de Dieu

