
opusdei.org

Unité de vie dans la
profession

Pour pouvoir offrir son travail à
Dieu, il faut le faire bien : avec
de bonnes intentions, avec un
jugement juste et une conduite
extérieure qui manifeste ces
désirs intérieurs.

03/09/2019

Tout travail digne peut être prière ; et
tout travail qui est prière est
apostolat. C’est ainsi que l’âme
s’affermit, dans une unité de vie
simple et solide[1]. Travail, prière,
apostolat : trois termes qui, autrefois,



évoquaient peut-être pour nous des
domaines divers, se fondent
progressivement l’un dans l’autre
comme les notes dans des accords
successifs, jusqu’à composer une
unique gamme harmonique.

Il se peut que, au tout début de notre
activité professionnelle, on
n’entendait que le son isolé,
monotone et sans grâce, du propre
travail. En découvrant la manière de
le transformer en une prière qui
monte vers le ciel et en un apostolat
qui féconde la terre, les notes se
combinent et le son commence à
acquérir rythme et harmonie. Si
nous cessons cet effort de créer et de
composer, nous retournerons
facilement aux notes isolées ; mais à
peine permettons-nous à l’Esprit
Saint de gouverner à nouveau notre
vie professionnelle et de diriger
l’orchestre, que la musique revient,
formidable symphonie d’amour pour
Dieu et pour les hommes — toute de



prière et d’apostolat — dans le travail
quotidien. Chacune des facultés de
notre être : volonté, intelligence,
affections… interprète sa part avec
maestria, et l’on parvient à cette
unité de vie simple et solide qui plaît
à Dieu et attire les hommes vers lui.

Dans l’activité professionnelle, il y a
trois aspects qu’il convient
d’examiner avec attention pour
parvenir à l’harmonie de l’unité de
vie : l’intention, l’esprit juste et un
comportement cohérent avec les
deux.

Droiture d’intention

L’unité de vie dans le travail
professionnel dépend, en premier
lieu, de la droiture d’intention : de la
claire et ferme décision de travailler
par amour pour Dieu, et non pas par
ambition ou d’autres formes de
l’égoïsme ; face à Dieu et en
cherchant sa gloire, et non pas face
aux hommes et en cherchant sa



propre gloire, c’est-à-dire la
satisfaction personnelle ou
l’admiration des autres.

Nul ne peut servir deux maîtres
[2]. Nous ne pouvons pas admettre
des compromissions, ni ne pouvons
avoir dans le cœur un cierge allumé
pour saint Michel et un autre pour
le diable [3]. L’intention doit être
transparente. Cependant, nous
expérimentons tous que, tout en
voulant vivre pour la gloire de Dieu,
la droiture de notre volonté dévie
facilement dans les actions concrètes,
où on peut souvent trouver, à côté de
motifs saints, des aspirations moins
claires [4]. C’est pourquoi saint
Josémaria conseille de purifier la
volonté, en rectifiant sans cesse
l’intention. T’amender. — Un peu
chaque jour. — Voilà l’effort
constant, si tu veux vraiment
devenir saint [5].



Celui qui travaille avec droiture
d’intention essaie de toujours bien
réaliser sa tâche. Il ne travaille pas
comme ceci si certains le voient et
comme cela si personne ne le voit. Il
sait que Dieu le voit, aussi tâche-t-il
d’accomplir son devoir avec
perfection, pour lui faire plaisir. Il
prend soin des détails d’ordre,
d’ardeur au travail, d’esprit de
pauvreté…, même si personne ne le
remarque ou si lui-même manque
d’envie. Dans les jours gris du travail
ordinaire, sous la menace de la
monotonie, un fils de Dieu s’efforce
de mettre les dernières pierres par
amour, et son travail devient ainsi
prière.

Les moments de succès ou d’échec
mettent à l’épreuve la qualité de
notre intention, devant la tentation
de l’orgueil ou du découragement.
Saint Josémaria enseigne à se
préparer à ce genre de circonstances,
qui pourraient conduire au repli sur



soi, en détournant le bon désir de la
volonté. Tu dois demeurer vigilant,
afin que tes succès professionnels,
ou tes échecs — et ces derniers ne
manqueront pas d’arriver — ne te
fassent pas oublier, ne serait-ce
qu’un instant, la gloire de Dieu, qui
est la véritable finalité de ton
travail ! [6]

Pour affermir la droiture d’intention,
vrai pilier de l’unité de vie, il est
nécessaire de rechercher la présence
de Dieu dans le travail — l’offrir au
moment de le commencer,
renouveler cette offrande aussi
souvent que possible, rendre grâce
en le terminant… — et faire en sorte
que les pratiques de piété, surtout la
sainte messe, se prolongent pendant
la journée en un dialogue
ininterrompu avec le Seigneur. 
Oublier Dieu dans la profession trahit
la faiblesse de l’unité de vie et non
simplement un caractère distrait :



celui qui aime véritablement
n’oublie pas la personne aimée.

L’esprit juste

La droiture d’intention est essentielle
pour l’unité de vie, mais il ne faut pas
oublier que la volonté a besoin d’être
guidée par la raison éclairée par la
foi. Il en est qui n’arrivent pas à
mener une conduite chrétienne
cohérente, non pas faute d’une
bonne volonté initiale, mais par
manque de justesse d’esprit.
Lorsqu’on ne met pas en œuvre les
moyens opportuns pour bien former
sa conscience, pour acquérir une
connaissance profonde des
implications morales de chaque
profession, on court le risque
d’accepter comme norme ce qui est 
normal. Il est alors possible que l’on
commette de bonne foi de graves
déviations et injustices, et que, ne
sachant pas juger avec prudence, on
omette de faire le bien qui devrait



être fait. Le manque de justesse
d’esprit empêche d’atteindre l’unité
de vie.

Un homme à l’esprit juste réussit à
faire le bien, sans tomber dans les
extrêmes ni pactiser avec la
médiocrité. Parfois, ce manque de
justesse amène à penser que, pour
éviter un défaut, la seule possibilité
est le défaut opposé : que pour ne pas
être rigide il faut être faible ; ou pour
ne pas être agressif, bonasse… Dans
la pratique, on n’a pas bien compris
la nature des vertus. Le milieu de la
vertu — in medio virtus — n’est pas
de faire les choses à moitié, sans viser
le sommet, mais le sommet entre
deux défauts [7]. On peut être à la
fois énergique et doux, compréhensif
et exigeant vis-à-vis des devoirs,
véridique et discret, joyeux sans être
naïf. Montrez-vous donc prudents 
comme les serpents et candides
comme les colombes [8], dit le
Seigneur.



L’esprit juste, nécessaire à l’unité de
vie, est un esprit chrétien, et non
simplement humain, car sa règle
n’est pas uniquement la droite raison
mais la raison éclairée par une foi
vivante, la foi informée par la
charité. Alors seulement les vertus
humaines sont des vertus
chrétiennes. Un fils de Dieu n’a pas à
cultiver deux sortes de vertus, les
unes humaines et les autres
chrétiennes, les unes sans la charité
et les autres avec elle, car cela
supposerait une double vie. Dans son
travail, il ne doit pas se contenter de
pratiquer dans certaines affaires une
justice uniquement humaine — se
limitant , par exemple, au strict
accomplissement de la loi — et dans
les autres une justice chrétienne,
avec l’âme de la charité. Non,
toujours et en tout, cette dernière, la
justice du Christ. Examinez avec un
soin tout particulier les conseils et
les indications par lesquels le
Seigneur préparait cette poignée



d’hommes qui devaient être ses
apôtres, ses messagers d’un bout à
l’autre de la terre. Quel est le signe
qui les distingue d’abord ? N’est-ce
pas le commandement nouveau de
la charité ? C’est par l’amour qu’ils
se sont frayés un chemin dans le
monde païen et corrompu […].
Quand on rend purement et
simplement la justice, il ne faut
pas s’étonner que les gens se
sentent meurtris : la dignité de
l’homme, qui est fils de Dieu,
requiert bien davantage. La
charité est une partie inhérente de
la justice et doit l’accompagner.
Elle adoucit tout, elle divinise
tout : Dieu est amour (1 Jn 4, 16)
[…].

La charité, sorte d’excès généreux
de la justice, veut d’abord que l’on
accomplisse son devoir : on
commence par ce qui est juste ; on
continue par ce qui est le plus
équitable... Mais aimer requiert



une grande finesse, une grande
délicatesse, beaucoup de respect,
beaucoup de cordialité ; en un mot,
de suivre le conseil de l’Apôtre :
portez les fardeaux les uns des
autres et accomplissez ainsi la loi
du Christ (Ga 6, 2) […]. Pour cela, il
faut avoir la fermeté de soumettre
sa propre volonté au modèle divin,
de travailler pour tous, de lutter
pour le bonheur éternel et pour le
bien-être des autres. Je ne connais
pas de meilleur chemin pour être
juste qu’une vie de don de soi et de
service [9]. Voilà ce que veut dire
l’esprit juste chrétien, lumière
indispensable pour l’unité de
vie.Pour acquérir cette justesse, il
faut consacrer du temps à sa propre
formation, et en particulier à l’étude
de la doctrine. Il serait téméraire de
se fier à son intuition sans mettre en
œuvre les moyens opportuns pour
former sa tête. Qui plus est, il ne
suffit pas d’une étude théorique.
L’unité de vie chrétienne requiert



une doctrine assimilée dans la
prière.

Courage

En plus de vouloir et de savoir,
l’unité de vie réclame d’agir , car les
œuvres sont amour, non les
bonnes raisons [10]. Qu’ils voient
vos bonnes œuvres et glorifient votre
Père qui est dans les cieux [11], dit le
Seigneur. Il convient donc de
s’examiner sincèrement, comme le
conseille Saint Josémaria : Est-ce que
la vie chrétienne se diffuse autour
de toi ? Penses-y chaque jour ?[12].

S’il y a une unité de vie, il est logique
que cela se voit, avec naturel, autour
de nous. Celui qui cacherait sa
condition de chrétien par peur qu’on
lui colle une étiquette, ou par timidité
ou par honte, briserait l’unité de vie,
et ne pourrait pas être sel et lumière,
ses œuvres seraient stériles vis-à-vis
de la vie surnaturelle. C’est à chacun
de nous que le Seigneur s’adresse : 



dabo te in lucem gentium, ut sis salus
mea usque ad extremum terrae [13],
je fais de toi la lumière des nations
pour que mon salut atteigne aux
extrémités de la terre.

Nous devons avoir le courage de
vivre, de façon publique et
constante, en conformité avec
notre sainte foi [14], écrit saint
Josémaria, faisant écho à cette
remarque du Seigneur : Car celui qui
aura rougi de moi et de mes paroles,
de celui-là le Fils de l’homme rougira,
lorsqu’il viendra dans sa gloire [15].
Jésus nous pousse aussi avec une
merveilleuse promesse : Quiconque
se déclarera pour moi devant les
hommes, moi aussi je me déclarerai
pour lui devant mon Père qui est
dans les cieux [16]. Aucune
ambiguïté n’est possible. Il ne faut
pas avoir peur de parler de Dieu :
avec la parole, parce que le Christ
lui-même nous a ordonné, allez dans
le monde entier, proclamez



l’Évangile à toute la création [17], et
avec l’exemple d’une foi opérant par
la charité [18].

Il est naturel que, dans le milieu où
nous évoluons, les autres connaissent
notre foi vivante et opérante. À plus
forte raison cette attitude doit être
facilement repérable, par contraste,
dans une société dominée par le
matérialisme et l’hédonisme. Si elle
passait longtemps inaperçue, ce ne
serait plus du naturel, mais la
manifestation d’une double vie. C’est
ce qui tristement arrive à ceux qui
relèguent la foi à la vie privée. Cette
attitude, si elle n’est pas simplement
de la lâcheté, répond à l’idée que la
foi ne doit pas influer sur le
comportement professionnel et
reflète une mentalité qui n’est pas
laïque mais laïciste, prétendant
expulser Dieu de la vie sociale et,
souvent, faire aussi abstraction de la
loi morale. C’est justement à l’opposé
de l’idéal de placer le Christ au



sommet de toutes les activités
humaines. C’est à faire cela que nous
sommes invités et il est bon que
nombreux le sachent autour de nous.
Mieux encore, notre apostolat
primordial est un apostolat d’amitié
et de confidence [19] avec ses
collègues de profession, un par un,
mais cela n’exclut pas qu’il soit
parfois opportun, voire nécessaire, —
exigence de l’unité de vie — de parler
en public et d’expliquer les raisons
d’un comportement moral, humain
et chrétien. Les difficultés peuvent
être nombreuses, mais la vocation est
vraiment un bouclier qui fera de nous
des chrétiens forts pour défendre la
vérité et aider les autres à la
découvrir.

Dans la pratique cependant,
l’expérience montre que, même si on
rejette les extrêmes, il est facile de se
laisser influencer par cette mentalité
laïciste et se convaincre, par
exemple, que, dans un milieu



professionnel déterminé, il n’est en
aucun cas opportun de parler de
Dieu, parce que cela serait choquant
ou hors de propos, ou bien parce que
d’autres objecteraient que nos prises
de position dans les questions
professionnelles seraient 
conditionnées par la religion. Alors la
tentation se présente de mettre entre
parenthèses sa propre condition de
chrétien, précisément au moment où
elle devrait se manifester.

Laïcisme. Neutralité. — Vieux
mythes que l’on essaie toujours de
rajeunir. As-tu pris la peine de
penser à quel point il est absurde
de dépouiller sa qualité de
catholique, en entrant à
l’université ou dans un
groupement professionnel, à
l’académie ou au parlement,
comme on laisse un pardessus au
vestiaire ? [20] Saint Josémaria
n’invite pas à faire étalage de sa foi,
moins encore à se servir de



l’étiquette de catholique,
incompatible avec la mentalité
laïque. Ce qu’il demande, c’est de se
donner la peine de méditer, chacun
dans ses propres circonstances, sur
les exigences externes et visibles de
l’unité de vie dans sa propre
profession et ses interventions
sociales. Vous devez avoir le
courage, un courage parfois non
négligeable compte tenu des
circonstances des temps, de rendre
présente — tangible, pour dire
mieux — votre foi : qu’ils voient
vos bonnes œuvres et le motif de
vos œuvres, même si la critique et
la contradiction des uns et des
autres viennent pour mordre,
parce qu’il en est toujours qui
mélangent les torchons avec les
serviettes [21].

***

L’unité de vie est un don de Dieu et, à
la fois, une conquête qui exige la



lutte personnelle. Le travail
professionnel est le domaine où se
forge cette unité par des décisions
concrètes d’agir en tout face à Dieu,
animé d’un esprit apostolique. Avec
la grâce de Dieu nous devons aspirer
à parvenir à un amour total et
essayer d’y arriver : ex toto corde, ex
tota anima, ex tota mente, ex tota
virtute [22], de tout ton cœur, de
toute ton âme, de tout ton esprit et de
toute ta force.

[1]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 10.

[2]. Mt 6, 24.

[3]. Saint Josémaria, Chemin, n° 724.

[4]. Cf. Ibid. n° 788.

[5]. Ibid. n° 290.



[6]. Saint Josémaria, Forge, n° 704.

[7]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
83.

[8]. Mt 10, 16.

[9]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
172-173.

[10]. Cf. Chemin, n° 933.

[11]. Mt 5, 16.

[12]. Saint Josémaria, Forge, n°856

[13]. Is 49, 6.

[14]. Saint Josémaria, Sillon, n° 46.

[15]. Lc 9, 26.

[16]. Mt 10, 32.

[17]. Mc 16, 15.

[18]. Ga 5, 6.

[19]. Saint Josémaria, Chemin, n° 192.



[20]. Saint Josémaria, Chemin, n° 353.

[21]. Instruction, 8 décembre 1941, n°
13.

[22]. Mc 12, 30.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/unite-de-vie-
dans-la-profession/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/unite-de-vie-dans-la-profession/
https://opusdei.org/fr-cm/article/unite-de-vie-dans-la-profession/
https://opusdei.org/fr-cm/article/unite-de-vie-dans-la-profession/

	Unité de vie dans la profession

