
opusdei.org

Très humains, très
divins (II) : Le
chemin se trouve en
nous-mêmes

La grâce du baptême, les vertus
théologales ou notre dignité
d’enfants, voilà des forces qui
nous conduisent à Dieu

23/04/2021

Une recherche incessante de Dieu.
Telle fut la vie de saint Augustin : une
recherche passionnée, ne trouvant
pas toujours les chemins qui le
conduisaient vers lui. Dans ses



années de jeunesse, il était fortement
poussé par son intérêt pour les
lettres et l’admiration suscitée chez
les autres par ses talents rhétoriques.
Quelquefois ses élans l’éloignaient
plutôt de Dieu et il a même embrassé
des modes de pensée qui l’écartaient
de la foi. Cependant, la recherche de
la vérité et la lecture de la Sainte
Écriture l’ont approché petit à petit
du christianisme. Ayant peut-être
présent à l’esprit ce processus et
après avoir fait la connaissance d’un
bon nombre de philosophes, avec
lesquels il partageait ses inquiétudes
sans qu’ils soient arrivés jusqu’au
Christ, il a écrit qu’aussi nombreux et
pertinents que soient les
raisonnements « tout le monde ne
trouve pas le chemin. Quelques
philosophes même profanes ont vu
en Dieu une vie éternelle et
immuable, intelligible et intelligente,
sage et principe de toute sagesse ; en
lui aussi ils ont vu une vérité ferme,
stable, invariable et comprenant les



idées et les formes de toutes les
créatures. Malheureusement ils ne
l’ont vue que de loin […]. Le Christ
est donc dans le sein de son Père la
vérité et la vie, et comme nous
n’avions pas le moyen de nous réunir
à cette vérité, lui, le Fils de Dieu, qui
est éternellement avec son Père la
vérité et la vie, s’est fait homme pour
devenir notre voie. Suis cette voie de
son humanité, et tu arrives à la
divinité »[1].

Il n’est peut-être pas difficile de
comprendre que c’est Dieu que nous
cherchons, lui qui nous attend au
terme du voyage. Il en est de même
de notre origine : nous découvrons
en nous un élan et nous soupçonnons
qu’il vient de lui. Cependant,
comprendre aussi que Dieu est le
chemin peut se révéler un peu plus
compliqué. C’est précisément pour
que nous puissions parcourir ce
chemin qu’il a envoyé son propre Fils
dans le monde : lui, non seulement



nous pouvons l’écouter, le regarder
ou le toucher, mais aussi participer à
sa vie. Jésus « ne s’est pas limité à
nous montrer le chemin pour
trouver Dieu, un chemin que nous
pourrions suivre par nous-mêmes,
en obéissant à ses paroles et en
imitant son exemple. Plutôt, pour
nous ouvrir la porte de la libération,
le Christ lui-même est devenu le
chemin : “Je suis le chemin” (Jn 14,6)
» [2].

La liturgie de la sainte messe le
confirme. À la fin de la prière
eucharistique, le prêtre proclame en
soulevant le pain et le vin : « Par lui,
avec lui et en lui… » Nous ne
pouvons arriver à Dieu que par le
Christ, avec lui et en lui. Il est le
chemin à parcourir, la vérité
permettant d’atteindre le but et la vie
dans laquelle nous pouvons insérer
la nôtre. C’est pourquoi, depuis la
première fois au Cénacle, chacune
des célébrations eucharistiques



culmine dans la communion au
corps de Jésus : Dieu se fait
nourriture pour le chemin ; le
chemin qu’il est lui-même.

Emprunter cette route rend possible
la plénitude de la vie. « La foi naît de
la rencontre avec le Dieu vivant, qui
nous appelle […]. Elle apparaît
comme une lumière pour la route,
qui oriente notre marche dans le
temps » [3]. Saint Josémaria
savourait particulièrement la
certitude d’avoir rencontré le même
Christ dont il est question dans les
Évangiles : « Jésus est le chemin. Il a
laissé sur cette terre les traces nettes
de ses pas […] Comme j’aime à le
rappeler ! Jésus-Christ, tel qu’il fut
hier pour les apôtres et ceux qui le
cherchaient, vit aujourd’hui pour
nous » [4].

Trois faisceaux de lumière

Le quatrième Évangile dit à propos
de Jean le Baptiste qu’il « est venu



comme témoin, pour rendre
témoignage à la Lumière, afin que
tous croient par lui. Cet homme
n’était pas la Lumière, mais il était là
pour rendre témoignage à la
Lumière » (Jn 1, 7-8). Cette lumière, à
laquelle Jean rendait témoignage,
veut se manifester chez chaque
baptisé. En effet, si le Christ est «
Lumière née de la Lumière », comme
nous le proclamons dans une des
versions du Crédo, il est possible de
dire aussi que les chrétiens qui le
reçoivent et « croient en son nom
» (Jn 1, 12) sont lumière née de cette
Lumière. C’est pourquoi lorsque
nous demandons à Dieu la lumière
pour voir, nous demandons par la
même occasion d’être nous-mêmes,
comme Jean le Baptiste, des témoins
de la Lumière dans le monde.

Le coup d’éclair qui nous a permis de
nous mettre en marche ne nous suffit
pas ; les lueurs qui, braquées sur le
fond de la vie, nous permettent de



nous orienter non plus. Nous avons
besoin d’une lumière qui nous
accompagne au-dedans de nous-
mêmes. Nous avons besoin d’une
force qui fasse grandir la nôtre. C’est
l’action des vertus théologales dans
notre âme : la foi, l’espérance et la
charité, telles trois faisceaux de
lumière, les trois couleurs primaires
de la vie de Dieu en nous. Ces trois
vertus, en effet, « adaptent les
facultés de l’homme à la
participation de la nature divine » 
[5] ; avec elles, « notre Seigneur nous
fait siens, nous divinise » [6].

Foi, espérance et charité
correspondent, dans un certain sens,
aux « trois dimensions du temps :
l’obéissance de la foi accueille la
Parole qui vient de l’éternité et qui,
promulguée dans l’histoire, se
transforme en amour, en présent, et
ouvre ainsi la porte de l’espérance » 
[7]. La foi nous précède : elle nous dit
d’où nous venons mais aussi où nous



allons ; ce n’est pas uniquement la
mémoire du passé, mais aussi la
lumière qui éclaire le futur : elle
nous ouvre à l’espérance, nous
projette vers la vie. La charité se
déploie au centre de ce fil tendu
entre les deux pôles et elle se
conjugue toujours au présent. Avec la
force de la foi et la confiance de
l’espérance, nous pouvons nous dire :
ici et maintenant, chez telle ou telle
personne, dans telle ou telle
situation, je peux être, malgré mes
limites, lumière de Dieu, amour de
Dieu.

La nouveauté vient d’une vie avec
lui

« Le monde en a grand besoin, mes
enfants, disait saint Josémaria, parce
que des millions et des millions
d’âmes ne connaissent pas Dieu,
n’ont pas encore vu la lumière du
Rédempteur. Chacun de vous doit
être, comme le Seigneur le veut, 



quasi lucernæ lucenti in caliginoso
loco, comme une lampe allumée au
milieu des ténèbres » [8].

La lumière de cette lampe vient de
deux sources. La première nous
appartient du simple fait d’avoir été
créés à l’image de Dieu et selon sa
ressemblance. Elle ne nous quitte
jamais et se manifeste par notre
capacité à comprendre ce qui est
vrai, par notre tendance à vouloir le
bien et, même plus profondément,
par notre dignité, provenant du fait
d’être issus de la main d’un créateur
infiniment intelligent, plein d’amour,
libre, et non d’un hasard aveugle. À
cette source de lumière vient
s’ajouter le torrent de la «
régénération opérée dans notre
baptême, selon laquelle tout chrétien
possède, ontologiquement, une
nouvelle vie qui bat au-dedans de lui
» [9]. Ce sacrement guérit la blessure
du péché dont nous héritons de nos



parents et nous rend plus aptes à
éclairer notre milieu.

Ces deux grandes sources, être créés
à l’image de Dieu et notre baptême,
nous poussent à refléter la lumière
de Dieu. Quand un maître de la loi
s’est approché, en cachette, de Jésus
pour lui demander comment vivre
réellement près de Dieu, il lui
répond : « Celui qui fait la vérité
vient à la lumière » (Jn 3, 21). Nous
actions aussi, portées par la
miséricorde de Dieu, génèrent la
lumière si nous nous laissons
pousser par notre bonté naturelle et
par sa grâce, si nous nous
dépouillons de ce qui pourrait nous
amener à marcher dans le sens
opposé. Cette familiarité avec la
lumière de Dieu, cette facilité pour
opter plus pour les plus grands biens
que pour les biens apparents, devient
peu à peu « une sorte de
connaturalité entre l’homme et le
bien véritable. Une telle



connaturalité s’enracine et se
développe dans les dispositions
vertueuses de l’homme lui-même : la
prudence et les autres vertus
cardinales, et d’abord les vertus
théologales de foi, d’espérance et de
charité » [10].

L’identification à Jésus-Christ
consiste à développer, par la grâce et
l’accueil que nous lui réservons dans
notre âme, cette connaturalité
toujours plus grande avec lui, de
sorte que nous en arrivions à avoir
les mêmes sentiments qui étaient en
lui (cf. Ph 2, 5), les mêmes attitudes
que lui. Plus nous avançons dans
notre identification à Jésus, plus nous
nous rendons compte que la
recherche de la sainteté ne consiste
pas à lutter pour atteindre un certain
niveau moral, mais à parcourir un
chemin avec Dieu, dans la confiance,
en ayant les mêmes sentiments que
lui, en souffrant avec lui, en vibrant
avec lui. Saint Josémaria l’illustrait



fort bien : « Dans les moments
d’épuisement, de dégoût, tourne-toi
avec confiance vers le Seigneur, en
lui disant, comme tel de nos amis :
“Jésus, à toi de voir ce que tu dois
faire… : moi, avant même de
commencer à lutter, je suis déjà
fatigué” ». C’est en cela que consiste
la responsabilité du chrétien ; à
répondre avec lui : « Jésus, me voici.
Avec toi, à toi de voir ce que tu dois
faire ».

***

Ainsi comprise, la vie chrétienne ne
consiste pas à adhérer à un système
d’idées mais à mettre sa confiance en
quelqu’un : le Christ. Beaucoup
d’hommes et de femmes l’ont fait
tout au long de l’histoire. De nos
jours, nous ne possédons pas d’autre
message ni d’autres moyens. Comme
eux, notre tâche est d’éclairer le
monde du dedans, comme les écrits
des premiers siècles l’affirmaient



graphiquement : « En un mot, ce que
l’âme est dans le corps, les chrétiens
le sont dans le monde […] Le poste
que Dieu leur a fixé est si beau qu’il
ne leur est pas permis de le déserter
» [11]. Être l’âme du monde, tel est
notre chemin, un chemin que nous
avons au-dedans de nous-mêmes.
C’est Jésus-Christ qui veut que nous
soyons, comme il l’a été, très
humains et très divins.

Carlos Ayxelà

[1]. Saint Augustin, Sermon 141, nos

1-4.

[2]. Congrégation pour la Doctrine de
la foi, lettre Placuit Deo, n° 11.

[3]. Pape François, Litt. enc. Lumen
fidei, n° 4.



[4]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
127.

[5]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 1812.

[6]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
98.

[7]. J. Ratsinger, Communio, Un
programme théologique et ecclésial,
Rencontre, Barcelone 2013, p. 303.

[8]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, 2 juin 1974.

[9]. Mgr Fernando Ocariz, « La
vocation à l’Opus Dei comme
vocation dans l’Église », dans «
L’Opus Dei dans l’Église »,
Nauwelaerts, Beauvechain
(Belgique), 1996.

[10]. Saint Jean Paul II, Litt. enc. 
Veritatis splendor, n° 64.

[11]. Épitre à Diognète, VI.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/tres-humains-
tres-divins-2-chemin-en-nous-meme/

(07/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/tres-humains-tres-divins-2-chemin-en-nous-meme/
https://opusdei.org/fr-cm/article/tres-humains-tres-divins-2-chemin-en-nous-meme/
https://opusdei.org/fr-cm/article/tres-humains-tres-divins-2-chemin-en-nous-meme/

	Très humains, très divins (II) : Le chemin se trouve en nous-mêmes

