
opusdei.org

Thème 22.2.
L'Eucharistie (II)

La Sainte Messe rend présent
l'unique sacrifice de notre
rédemption dans la célébration
liturgique actuelle de l'Église.
Sacrifice véritable et approprié
en raison de sa relation directe
– d'identité sacramentelle –
avec le sacrifice unique, parfait
et définitif de la Croix. Les
fidèles peuvent et doivent
participer à l'offrande du
sacrifice eucharistique.

09/11/2022



Le désir de recevoir la Sainte
Communion devrait toujours être
présent chez les chrétiens : ce que la
nourriture produit dans le corps pour
le bien de la vie physique, l'Eucharistie
le produit dans l'âme.

La dimension sacrificielle de la
Sainte Messe

La Sainte Messe est un sacrifice dans
un sens unique et singulier,
"nouveau" par rapport aux sacrifices
des religions naturelles et aux
sacrifices rituels de l'Ancien
Testament : c'est un sacrifice parce
que la Sainte Messe re-présente (=
rend présent), dans la célébration
liturgique de l'Église d'aujourd'hui,
l'unique sacrifice de notre
rédemption, parce qu'elle en est le
mémorial et en applique le fruit (cf. 
Catéchisme, 1362-1367).

Chaque fois qu'elle célèbre
l'Eucharistie, l'Église est appelée à
accueillir le don que le Christ lui



offre et à participer ainsi au sacrifice
de son Seigneur, s'offrant avec Lui au
Père pour le salut du monde. On peut
donc affirmer que la Sainte Messe est
le sacrifice du Christ et de l'Église.

Examinons de plus près ces deux
aspects du Mystère Eucharistique.

Comme nous venons de le dire, la
Sainte Messe est un sacrifice
véritable à proprement parler en
raison de sa relation directe –
d'identité sacramentelle – avec le
sacrifice unique, parfait et définitif
de la Croix[1]. Cette relation a été
instituée par Jésus-Christ lors de la
dernière Cène lorsqu'il a donné aux
Apôtres, sous les espèces du pain et
du vin, son Corps offert en sacrifice et
son Sang versé en rémission des
péchés, anticipant dans le rite
commémoratif ce qui s'est passé
historiquement, peu de temps après,
sur le Golgotha. Depuis lors, l'Église,
sous la conduite et la puissance de



l'Esprit Saint, n'a cessé d'accomplir le
commandement que Jésus-Christ a
donné à ses disciples : « Faites ceci en
mémoire de moi [en mon souvenir]
» (Lc 22, 19 ; 1 Co 11, 24-25). C'est
ainsi qu'elle "proclame" (rend
présent par la parole et le sacrement)
"la mort du Seigneur" (c'est-à-dire
son sacrifice : cf. Ep 5, 2 ; He 9, 26),
"jusqu'à ce qu'il revienne" (et donc sa
résurrection et son ascension
glorieuse) (cf. 1 Co 11, 26).

Cette annonce, cette proclamation
sacramentelle du Mystère Pascal du
Seigneur, est d'une efficacité
particulière, car non seulement le
sacrifice rédempteur du Christ est
représenté en signe, ou en figure,
mais il est aussi rendu réellement
présent : on rend présent sa
Personne et l'événement salvifique
commémoré. Le Catéchisme de
l'Église Catholique l'exprime ainsi : «
L’Eucharistie est le mémorial de la
Pâque du Christ, l’actualisation et



l’offrande sacramentelle de son
unique sacrifice, dans la liturgie de
l’Église qui est son Corps » (no 1362).

Par conséquent, lorsque l'Église
célèbre l'Eucharistie, par la
consécration du pain et du vin dans
le Corps et le Sang du Christ, c'est la
même Victime du Golgotha qui est
rendue présente, désormais
glorieuse ; le même Prêtre, Jésus-
Christ ; le même acte d'offrande
sacrificielle (l'offrande primordiale
de la Croix) inséparablement uni à la
présence sacramentelle du Christ ;
une offrande toujours actuelle dans
le Christ ressuscité et glorieux[2].
Seule la manifestation extérieure de
cette offrande change : au Calvaire,
c’est la passion et la mort de la Croix ;
dans la Messe, c’est le sacrement-
mémorial : la double consécration du
pain et du vin dans le cadre de la
Prière Eucharistique (image
sacramentelle de l'immolation sur la
Croix).



L'Eucharistie, sacrifice du Christ et
de l'Église

La Sainte Messe est le sacrifice du
Christ et de l'Église, car chaque fois
que le Mystère eucharistique est
célébré, elle, l'Église, participe au
sacrifice de son Seigneur, entrant en
communion avec Lui – avec son
offrande sacrificielle au Père – et
avec les biens de la rédemption qu'Il
a obtenus pour nous. Toute l'Église
offre, et elle est offerte, dans le Christ
au Père par l'Esprit Saint. Cela est
affirmé par la tradition vivante de
l'Église, tant dans les textes de la
liturgie que dans les enseignements
des Pères et du Magistère (cf.
Catéchisme, 1368-1370). Le
fondement de cette doctrine se
trouve dans le principe d'union et de
coopération entre le Christ et les
membres de son Corps, clairement
énoncé par le Concile Vatican II : «
pour l’accomplissement de cette
grande œuvre par laquelle Dieu est



parfaitement glorifié et les hommes
sanctifiés, le Christ s’associe toujours
l’Église, son Épouse bien-aimée
» (Sacrosanctum Concilium 7).

La participation de l'Église – le
peuple de Dieu hiérarchiquement
structuré – à l'offrande du sacrifice
eucharistique est légitimée par le
commandement de Jésus : « Faites
ceci en mémoire de moi [comme
mon mémorial] », et se reflète dans
la formule liturgique "memores....
offerimus... [tibi Pater]... gratias
agentes... hoc sacrificium",
fréquemment utilisée dans les
prières eucharistiques de l'Église
ancienne[3], et également présent
dans les prières eucharistiques
actuelles[4].

Comme en témoignent les textes de
la liturgie eucharistique, les fidèles
ne sont pas de simples spectateurs
d'un acte de culte accompli par le
prêtre célébrant ; tous peuvent et



doivent participer à l'offrande du
sacrifice eucharistique, car, en vertu
du baptême, ils ont été incorporés au
Christ et font partie de la «
descendance choisie, [du] sacerdoce
royal, [de la] nation sainte, [du]
peuple destiné au salut » (1 P 2, 9) ;
c'est-à-dire du nouveau peuple de
Dieu dans le Christ que Lui-même
continue à rassembler autour de Lui
afin que d'un bout à l'autre de la
terre, il offre un sacrifice parfait
pour son nom (cf. Mal 1:10-11). Ils
offrent non seulement le culte
spirituel du sacrifice de leurs propres
œuvres et de toute leur existence,
mais aussi – dans le Christ et avec le
Christ – la Victime pure, sainte et
immaculée. Tout cela implique
l'exercice du sacerdoce commun des
fidèles dans l'Eucharistie.

L'Église, en union avec le Christ, non
seulement offre le sacrifice
eucharistique, mais elle est aussi
offerte en Lui, car, en tant que Corps



et Épouse, elle est inséparablement
unie à sa Tête et à son Époux.

La liturgie eucharistique elle-même
ne manque pas d'exprimer la
participation de l'Église, sous
l'influence de l'Esprit Saint, au
sacrifice du Christ : « Regarde,
Seigneur, l’oblation de ton Église, et
daigne y reconnaître ton Fils qui,
selon ta volonté, s’est offert en
sacrifice pour nous réconcilier avec
toi ; quand nous serons nourris de
son corps et de son sang et remplis
de l'Esprit Saint, accorde-nous d'être
un seul corps et un seul esprit dans le
Christ. Que l'Esprit Saint fasse de
nous une éternelle offrande... »[5] .
Dans la Prière Eucharistique IV, nous
demandons de manière similaire : «
Regarde, Seigneur, Celui qui s’offre
dans le sacrifice que toi-même a
préparé pour ton Église ; et dans ta
bonté accorde à tous ceux qui vont
partager ce pain et boire à cette
coupe d'être rassemblés par l'Esprit



Saint en un seul corps, pour qu'ils
deviennent eux-mêmes dans le Christ
une vivante offrande à la louange de
ta gloire ».

La participation des fidèles consiste
avant tout en une union intérieure
avec le sacrifice du Christ, rendu
présent sur l'autel par le ministère
du prêtre célébrant.

La doctrine que nous avons énoncée
est d'une importance fondamentale
pour la vie chrétienne. Tous les
fidèles sont appelés à participer à la
Sainte Messe en exerçant leur
sacerdoce royal, c'est-à-dire avec
l'intention d'offrir au Père, avec le
Christ, la Victime immaculée, leur
propre vie sans tache de péché, en un
sacrifice spirituel-existentiel, en Lui
restituant avec amour filial et action
de grâce tout ce qu'ils ont reçu de
Lui.

Les fidèles doivent faire en sorte que
la Sainte Messe soit vraiment le 



centre et la racine de leur vie
intérieure[6] , en orientant toute leur
journée, leur travail et toutes leurs
actions vers elle. C'est une
manifestation majeure de l'âme
sacerdotale.

Fins et fruits de la Sainte Messe

La Sainte Messe, dans la mesure où
elle est une re-présentation
sacramentelle du sacrifice du Christ,
a les mêmes fins que le sacrifice de la
Croix[7] . Ces fins sont : la fin 
latreutique (louer et adorer Dieu le
Père, par le Fils, dans l'Esprit Saint) ;
la fin eucharistique (remercier Dieu
pour la création et la rédemption) ; la
fin propitiatoire (réparer l’offense
faite à Dieu par nos péchés) ; et la fin 
impétratoire (demander à Dieu ses
dons et ses grâces). Cela s'exprime
dans les différentes prières qui font
partie de la célébration liturgique de
l'Eucharistie, en particulier dans le 
Gloria, dans le Credo, dans les



différentes parties de l'Anaphore ou
Prière eucharistique (Préface,
Sanctus, Épiclèse, Anamnèse, Prières
d’intercession, Doxologie finale),
dans le Notre Père, et dans les prières
propres à chaque Messe : Collecte,
Prière sur les offrandes, Prière après
la Communion.

Par les fruits de la Messe, nous
entendons les effets que la vertu
salvatrice de la Croix, rendue
présente dans le sacrifice
eucharistique, produit dans les
personnes lorsqu'elles l'accueillent
librement dans la foi, l'espérance et
l'amour du Rédempteur. Ces fruits
comprennent essentiellement une
croissance de la grâce sanctifiante et
une conformation existentielle plus
intense au Christ, selon le mode
spécifique que nous offre
l'Eucharistie.

Ces fruits de sainteté ne sont pas
appliqués de manière identique chez



tous ceux qui participent au sacrifice
eucharistique ; ils seront plus ou
moins grands selon la participation
de chacun à la célébration liturgique
et la mesure de sa foi et de sa
dévotion. Par conséquent,
participent aux fruits de la Sainte
Messe de différentes manières :
l'Église entière ; le prêtre qui célèbre
et ceux qui, unis à lui, concourent à
la célébration eucharistique ; ceux
qui, sans participer à la Messe, sont
spirituellement unis au prêtre qui
célèbre ; et ceux pour qui la Messe
est appliquée, qu'ils soient vivants ou
décédés[8].

Lorsqu'un prêtre reçoit une offrande
pour appliquer les fruits de la Messe
à une intention, il contracte une
obligation grave de le faire[9].

L'Eucharistie, le Banquet Pascal de
l'Église

« L’Eucharistie est le banquet pascal
parce que le Christ, accomplissant



sacramentellement sa Pâque [le 
passage de ce monde au Père à
travers sa passion, mort et
résurrection et son ascension
glorieuse][10], nous donne son Corps
et son Sang, offerts comme
nourriture et comme boisson, et nous
unit à lui et les uns aux autres dans
son sacrifice » (Compendium,287).

« La messe est à la fois et
inséparablement le mémorial
sacrificiel dans lequel se perpétue le
sacrifice de la Croix, et le banquet
sacré de la communion au Corps et
au Sang du Seigneur. Mais la
célébration du sacrifice
eucharistique est toute orientée vers
l’union intime des fidèles au Christ
par la communion. Communier, c’est
recevoir le Christ lui-même qui s’est
offert pour nous » (Catéchisme, 1382).

La Sainte Communion, ordonnée par
le Christ (« prenez et mangez...,
buvez-en tous... » : Mt 26, 26-28 ; cf.



Mc 14, 22-24 ; Lc 22, 14-20 ; 1 Co 11,
23-26), fait partie de la structure
fondamentale de la célébration de
l'Eucharistie. Ce n'est que lorsque le
Christ est reçu par les fidèles comme
nourriture de vie éternelle qu'il
atteint sa pleine signification de
nourriture pour l'humanité, et que le
mémorial institué par Lui est
accompli[11]. C'est pourquoi l'Église
recommande vivement la
communion sacramentelle à tous
ceux qui participent à la célébration
de l'Eucharistie et qui sont
correctement disposés à recevoir le
Saint Sacrement avec dignité[12].

Lorsque Jésus a promis l'Eucharistie,
il a affirmé que cette nourriture n'est
pas seulement utile, mais nécessaire :
elle est une condition de vie pour ses
disciples. « Amen, amen, je vous le
dis : si vous ne mangez pas la chair
du Fils de l’homme, et si vous ne
buvez pas son sang, vous n’avez pas
la vie en vous » (Jn 6, 53).



Manger est une nécessité pour
l'homme. Et, de même que la
nourriture naturelle maintient
l'homme en vie et lui donne la force
de cheminer dans ce monde, de
même l'Eucharistie maintient dans le
chrétien la vie dans le Christ, reçue
au baptême, et lui donne la force
d'être fidèle au Seigneur sur cette
terre, jusqu'à son retour auprès du
Père céleste. La communion n'est
donc pas un élément qui peut être
ajouté arbitrairement à la vie
chrétienne ; elle n'est pas nécessaire
seulement pour certains fidèles
particulièrement engagés dans la
mission de l'Église, mais elle est une
nécessité vitale pour tous : seuls ceux
qui se nourrissent de la vie même du
Christ peuvent vivre dans le Christ et
répandre son Évangile.

Le désir de recevoir la Sainte
Communion devrait toujours être
présent chez les chrétiens, tout
comme la volonté d'atteindre le but



ultime de notre vie devrait être
permanente. Ce désir de communier,
explicite ou au moins implicite, est
nécessaire pour atteindre le salut.

En outre, la réception de fait de la
Communion est nécessaire, en tant
que précepteecclésiastique, pour tous
les chrétiens qui ont l'usage de la
raison : « L'Église fait obligation aux
fidèles [...] de recevoir au moins une
fois par an l’Eucharistie, si possible
au temps pascal, préparés par le
sacrement de la Réconciliation
» (Catéchisme, 1389). Ce précepte
ecclésiastique n'est qu'un minimum,
qui ne sera pas toujours suffisant
pour développer une vie chrétienne
authentique. C'est pourquoi l'Église
elle-même « recommande vivement
aux fidèles de recevoir la sainte
Eucharistie les dimanches et les jours
de fête, ou plus souvent encore,
même tous les jours » (Ibid.).



Les ministres ordinaires de la Sainte
Communion sont l'évêque, le prêtre
et le diacre[13]. Le ministre
extraordinaire permanent est
l'acolyte[14]. D'autres fidèles auxquels
l'Ordinaire du lieu a donné la faculté
de distribuer l'Eucharistie peuvent
être ministres extraordinaires de la
communion lorsque cela est jugé
nécessaire pour le bénéfice pastoral
des fidèles et qu'un prêtre, un diacre
ou un acolyte n'est pas disponible[15].

« Il n'est pas permis aux fidèles de
prendre l'hostie consacrée ou le
calice sacré par eux-mêmes, et
encore moins de se les passer de
main en main »[16]. En ce qui
concerne cette norme, il convient de
considérer que la Communion a la
valeur d'un signe sacré ; ce signe doit
manifester que l'Eucharistie est un
don de Dieu à l'homme ; c'est
pourquoi, dans les circonstances
normales, il faut distinguer, dans la
distribution de l'Eucharistie, le



ministre qui dispense le Don, offert
par le Christ lui-même, et le sujet qui
le reçoit avec gratitude, dans la foi et
dans l'amour.

Dispositions pour recevoir la
Sainte Communion

Pour recevoir dignement la
Communion, il est nécessaire d'être
dans la grâce de Dieu. « Et celui qui
aura mangé le pain ou bu la coupe
du Seigneur d’une manière indigne,
proclame saint Paul, devra répondre
du corps et du sang du Seigneur. On
doit donc s’examiner soi-même,
avant de manger ce pain et de boire
à cette coupe. Celui qui mange et qui
boit mange et boit son propre
jugement s’il ne discerne pas le corps
du Seigneur » (1 Co 11, 27-29). Par
conséquent, personne ne doit
s'approcher de la Sainte Eucharistie
en étant conscient d'un péché mortel,
aussi contrit qu'il lui semble être,
sans avoir d'abord procédé à une



confession sacramentelle (cf.
Catéchisme, 1385)[17].

Recevoir la Communion de manière
fructueuse exige, en plus d'être en
grâce de Dieu, un engagement
sérieux à recevoir le Seigneur avec la
plus grande dévotion effective
possible : préparation (éloignée et
proche) ; recueillement ; actes
d'amour et de réparation, adoration,
humilité, action de grâce, etc.

Dispositions corporelles :

– La révérence intérieure pour la
Sainte Eucharistie doit également se
refléter dans les dispositions du
corps. L'Église prescrit le jeûne. Pour
les fidèles du rite latin, le jeûne
consiste à s'abstenir de toute
nourriture et de toute boisson (sauf
eau ou médicament) une heure avant
la Communion (cf. CDC, can. 919 § 1).
Il faut également veiller à la propreté
du corps, à une tenue vestimentaire
correcte, à des gestes de vénération



qui manifestent le respect et l'amour
pour le Seigneur présent dans le
Saint-Sacrement, etc. (cf. Catéchisme,
1387).

– La manière traditionnelle de
recevoir la Sainte Communion dans
le rite latin – fruit de la foi, de
l'amour et de la piété séculaire de
l'Église – est à genoux et dans la
bouche. Les raisons qui ont donné
naissance à cette pieuse et très
ancienne coutume sont toujours
pleinement valables. Il est également
possible de communier debout et,
dans certains diocèses du monde, il
est permis – jamais imposé – de
recevoir la communion dans la
main[18].

Le précepte de la communion
sacramentelle est obligatoire dès
l'âge de raison. La Première
Communion des enfants doit être
bien préparée et ne pas être
retardée : « Laissez les enfants venir



à moi, ne les empêchez pas, car le
royaume de Dieu est à ceux qui leur
ressemblent » (Mc 10, 14)[19].

Pour pouvoir recevoir la Première
Communion, il est nécessaire que
l'enfant ait une connaissance, selon
ses capacités, des principaux
mystères de la foi, et qu'il sache
distinguer le pain eucharistique du
pain commun. « Les parents en
premier, et ceux qui tiennent leur
place, de même que le curé, ont le
devoir de veiller à ce que les enfants
qui sont parvenus à l'âge de raison
soient préparés comme il faut et
soient nourris le plus tôt possible de
cet aliment divin, après avoir fait une
confession sacramentelle » (CDC, can.
914).

Les effets de la Sainte Communion

Ce que la nourriture produit dans le
corps pour le bien de la vie physique,
l'Eucharistie le produit dans l'âme,
d'une manière infiniment plus



sublime, pour le bien de la vie
spirituelle. Mais alors que la
nourriture devient notre substance
corporelle, en recevant la Sainte
Communion, c'est nous qui devenons
le Christ : « Tu ne me changeras pas
en toi, comme la nourriture en ta
chair, mais c’est toi qui te changeras
en Moi »[20]. Par l'Eucharistie, la vie
nouvelle dans le Christ, commencée
dans le croyant au baptême (cf. Rm 6,
3-4 ; Ga 3, 27-28), peut être consolidée
et développée jusqu'à sa plénitude
(cf. Ep 4, 13), permettant au chrétien
de réaliser l'idéal énoncé par saint
Paul : « Je vis, mais ce n’est plus moi,
c’est le Christ qui vit en moi » (Ga 2,
20)[21].

L'Eucharistie nous configure donc au
Christ, nous fait participer à l'être et
à la mission du Fils, nous identifie à
ses intentions et à ses sentiments,
nous donne la force d'aimer comme
le Christ nous demande d'aimer (cf.
Jn 13, 34-35), d'enflammer tous les



hommes et toutes les femmes de
notre temps du feu de l'amour divin
qu'il est venu apporter sur terre (cf.
Lc 12, 49). Tout cela doit se
manifester effectivement dans nos
vies : « Si la réception du corps du
Seigneur nous a renouvelés, nous
devons le prouver par nos actes. (…).
Que nos paroles soient véridiques,
claires, opportunes ; qu'elles sachent
consoler et aider ; surtout, qu'elles
sachent apporter aux autres la
lumière de Dieu. Que nos actes soient
cohérents, efficaces, opportuns :
qu'ils aient le bonus odor Christi (2 Co
2, 15), la bonne odeur du Christ,
parce qu'ils rappelleront sa façon
d'agir et de vivre » [22].

Par la Sainte Communion, Dieu
augmente la grâce et la vertu,
pardonne les péchés véniels et les
peines temporelles, nous préserve
des péchés mortels et nous accorde la
persévérance dans le bien : en un
mot, elle renforce les liens de l'union



avec Lui (cf. Catéchisme, 1394-1395).
Mais l'Eucharistie n'a pas été
instituée pour le pardon des péchés
mortels ; ceci est propre au
sacrement de la Confession (cf.
Catéchisme, 1395).

L'Eucharistie réalise l'unité de tous
les fidèles chrétiens dans le Seigneur,
c'est-à-dire l'unité de l'Église, Corps
mystique du Christ (cf. Catéchisme,
1396).

L'Eucharistie est un gage ou une
garantie de la gloire future, c'est-à-
dire de la résurrection et de la vie
éternelle et heureuse avec Dieu, Un
et Trine, avec les Anges et tous les
saints (cf. Catéchisme, 1419).

Culte de l'Eucharistie en dehors de
la Sainte Messe

La foi en la présence réelle du Christ
dans l'Eucharistie a conduit l'Église à
adorer le Saint-Sacrement aussi bien
pendant la liturgie de la Messe (c'est



pourquoi elle a prescrit de
s'agenouiller ou de s'incliner
profondément devant les espèces
consacrées) qu'en dehors de sa
célébration : en conservant avec le
plus grand soin les hosties
consacrées dans le Tabernacle, en les
présentant aux fidèles pour une
vénération solennelle, en les portant
en procession... (cf. Catéchisme,
1378).

La Sainte Eucharistie est conservée
dans le Tabernacle[23] :

- Principalement pour pouvoir
donner la Sainte Communion aux
malades et aux autres fidèles qui ne
peuvent pas participer à la Sainte
Messe.

- Et aussi pour que l'Église puisse
adorer Dieu Notre Seigneur dans le
Saint-Sacrement (notamment lors de
l'Exposition de la Très Sainte
Eucharistie, de la Bénédiction avec le
Saint-Sacrement, de la Procession



avec le Saint-Sacrement en la
Solennité de la Fête-Dieu, etc.)

- Et afin que les fidèles puissent
toujours adorer le Seigneur dans le
Saint Sacrement par de fréquentes
visites. À cet égard, saint Jean-Paul II
affirme : « L'Église et le monde ont
grand besoin du culte eucharistique.
Jésus nous attend dans ce sacrement
de l'amour. Ne mesurons pas notre
temps pour aller Le rencontrer dans
l'adoration, dans la contemplation
pleine de foi et prête à réparer les
grandes fautes et les grands délits du
monde. Que notre adoration ne cesse
jamais ! »[24].

Il existe deux grandes fêtes
liturgiques (solennités) au cours
desquelles ce Mystère Sacré est
célébré de manière particulière : le
Jeudi Saint (qui commémore
l'institution de l'Eucharistie et des
Ordres Sacrés) et la Solennité de la
Fête-Dieu (du Corps et du Sang du



Christ), destinée spécialement à
l'adoration et à la contemplation du
Seigneur dans l'Eucharistie.

Bibliographie de base

- Catéchisme de l'Église catholique, nos

1356-1405

Lectures recommandées

- Saint Jean-Paul II, Lettre encyclique 
Ecclesia de Eucharistia (17 avril
2003) :

- Benoît XVI, Exhortation apostolique 
Sacramentum caritatis (22 février
2007)

- François,Catéchèse sur la Sainte
Messe (novembre 2017 - avril 2018).

- Saint Josémaria Escrivá, homélie 
L'Eucharistie, mystère de foi et

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P3W.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/special_features/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_ecclesia_eucharistia_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/special_features/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_ecclesia_eucharistia_fr.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20070222_sacramentum-caritatis.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20070222_sacramentum-caritatis.html
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-9.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-9.htm


d'amour, dans Quand le Christ passe,
nos 83-94

- Ibid., homélie Le jour de la Fête-
Dieu, ibid. nos 150-161

- Ch. Journet, Le mystère de
l’Eucharistie, Anté-Matière, 1974

[1] Le Catéchisme de l'Église catholique
le dit ainsi : « Le sacrifice du Christ et
le sacrifice de l'Eucharistie sont donc 
un unique sacrifice »" (no 1367).

[2] Cf. Catéchisme, no 1085.

[3] Cf. laprière eucharistique de la 
tradition apostolique de saint
Hippolyte ; l'anaphore d'Addaï et de
Mari ; l'anaphore de saint Marc.

[4] Cf. Missel romain, Prière
eucharistique I (Unde et memores et 
Supra quae) ; Prière eucharistique III

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-9.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-9.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-15.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-15.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-15.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-15.htm


(Memores igitur ; Respice, quaesumus
et Ipse nos tibi) ; on trouve des
expressions similaires dans les
Prières II et IV.

[5] Missel romain, Prière
eucharistique III : Respice,
quaesumus etIpse nos tibi.

[6] Cf. saint Josémaria Escrivá, Quand
le Christ passe, 87.

[7] Cette identité de finalité se fonde
non seulement sur l'intention de
l'Église qui célèbre, mais surtout sur
la présence sacramentelle de Jésus-
Christ lui-même : en lui, les finalités
pour lesquelles il a offert sa vie au
Père sont encore présentes et
opérantes (cf. Rm 8, 34 ; He 7 ,25).

[8] L'application dont nous parlons – il
s'agit d'une prière spéciale
d'intercession – n'entraîne aucun
salut automatique ; la grâce ne vient
pas à ces fidèles automatiquement,
mais dans la mesure de leur union



avec Dieu par la foi, l'espérance et
l'amour.

[9] Cf. CDC, canons 945-958. Par cette
application particulière, le prêtre
célébrant n'exclut pas des
bénédictions du sacrifice
eucharistique les autres membres de
l'Église, ni l'humanité tout entière ; il
inclut simplement certains fidèles de
manière spéciale.

[10] Le terme Pâque vient de l'hébreu
et signifie à l'origine passage, transit.
Dans le livre de l'Exode, où est
racontée la première Pâque
hébraïque (cf. Ex 12, 1-14 et Ex 12,
21-27), le terme est lié au verbe
"passer", au passage du Seigneur et
de son ange la nuit de la libération
(lorsque le peuple élu a célébré le
repas de la Pâque), et au passage du
peuple de Dieu de l'esclavage de
l'Égypte à la liberté de la Terre
promise.



[11] Cela ne signifie pas que, sans la
communion de toutes les personnes
présentes, la célébration de
l'Eucharistie est invalide ; ni que tous
doivent recevoir la communion sous
les deux espèces ; cette communion
n'est nécessaire que pour le prêtre
célébrant.

[12] Cf. Missel Romain, Institutio
generalis, no 80 ; Saint Jean-Paul
II,Ecclesia de Eucharistia, no 16 ;
Congrégation pour le Culte Divin et la
Discipline des Sacrements,
Instruction Redemptionis
Sacramentum, nos 81-83 ; 88-89.

[13] Cf. CDC, can. 910 ; Missel Romain, 
Institutio generalis, nos 92-94.

[14] Cf. CDC, can. 910 § 2 ; Missel
Romain, Institutio generalis, no 98 ;
Congrégation pour le Culte Divin et la
Discipline des Sacrements,
Instruction Redemptionis
Sacramentum, nos 154-160.



[15] Cf. CDC, can. 910 § 2, et can. 230 §
3 ; Missel Romain, Institutio generalis,
nos 100 et 162 ; Congrégation pour le
Culte Divin et la Discipline des
Sacrements, Instruction 
Redemptionis Sacramentum, no 88.

[16] Congrégation pour le Culte Divin
et la Discipline des Sacrements,
Instruction Redemptionis
Sacramentum, no 94 ; cf. Missel
Romain, Institutio generalis, no 160.

[17] En ce qui concerne la situation des
personnes divorcées qui se sont
remariées civilement (ou des
chrétiens qui vivent ensemble
irrégulièrement), l'Église considère
qu'« elles se trouvent dans une
situation qui contredit objectivement
la loi de Dieu. Pour cette raison, ils ne
peuvent avoir accès à la communion
eucharistique tant que cette situation
persiste » (Catéchisme, 1650).
Toutefois, s'ils se repentent et
reçoivent le sacrement de pénitence,



ils peuvent à nouveau avoir accès à
la communion ; il faut cependant
tenir compte du fait que l'absolution
sacramentelle « ne peut être
accordée qu'à ceux qui se sont
repentis d'avoir violé le signe de
l'Alliance et de la fidélité au Christ, et
sont sincèrement disposés à une
forme de vie qui ne soit plus en
contradiction avec l'indissolubilité
du mariage. Cela implique
concrètement que, lorsque l'homme
et la femme ne peuvent pas, pour de
graves motifs - par l'exemple
l'éducation des enfants -, remplir
l'obligation de la séparation, ils
prennent l'engagement de vivre en
complète continence, c'est-à-dire en
s'abstenant des actes réservés aux
époux » (Saint Jean-Paul II, Familiaris
consortio, no 84). Sur cette question,
voir également les indications
données par Benoît XVI, 
Sacramentum caritatis, no 29, et par
François, Amoris laetitia, nos 296-306.



[18] Cf. saint Jean-Paul II, Lettre 
Dominicae Cenae, no 11 ; Missel
Romain, Institutio generalis, no 161 ;
Congrégation pour le Culte Divin et la
Discipline des Sacrements,
Instruction Redemptionis
Sacramentum, no 92.

[19] Cf. saint Pie X, Quam singulari, I :
DS 3530 ; CDC, can. 913-914 ;
Congrégation pour le Culte Divin et la
Discipline des Sacrements,
Instruction Redemptionis
Sacramentum, no 87.

[20] Saint Augustin, Confessions, 7,10 ;
CSEL 38/1, 157.

[21] Il est clair que si les effets
salvifiques de l'Eucharistie ne sont
pas atteints immédiatement dans
leur plénitude, « ce n'est pas à cause
d'un défaut dans la puissance du
Christ, mais à cause d'un défaut dans
la dévotion de l'homme » (Saint
Thomas d'Aquin, S.Th., III, q. 79, a. 5,
ad 3).



[22] Saint Josémaria Escrivá, Quand le
Christ passe, no 156.

[23] Cf. saint Paul VI, Mysterium fidei,
no 56 ; saint Jean-Paul II,Ecclesia de
Eucharistia, no 29 ; Congrégation
pour le Culte divin et la Discipline
des Sacrements, Instruction 
Redemptionis Sacramentum, nos

129-145 ; Benoît XVI, Sacramentum
caritatis, nos 66-69.

[24] Saint Jean Paul II, Dominicae
Cenae, no 3.

Ángel García Ibáñez

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/theme-22-2-
leucharistie-ii/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/theme-22-2-leucharistie-ii/
https://opusdei.org/fr-cm/article/theme-22-2-leucharistie-ii/
https://opusdei.org/fr-cm/article/theme-22-2-leucharistie-ii/

	Thème 22.2. L'Eucharistie (II)

