
opusdei.org

Thème 1 : Le désir de
Dieu

Dans les profondeurs de l'esprit
humain, nous trouvons une
aspiration au bonheur qui
renvoie à l'espoir d'un foyer,
d'une patrie définitive. Nous
sommes terrestres, mais nous
aspirons à l'éternel, nous
aspirons à Dieu. Un Dieu que
nous pouvons connaître avec
certitude comme l'origine et la
fin de l'univers et comme le
bien suprême, à partir du
monde et la personne humaine.



01/10/2022

1. Le désir de Dieu : la personne
humaine comme capable de Dieu,
désir du plein bonheur et désir de
Lui.

« L'homme est fait pour être heureux
comme un oiseau est fait pour voler
», a écrit un écrivain russe du 19e
siècle. Chacun recherche le bonheur,
son propre bien, et oriente sa vie de
la manière qui lui semble la plus
adaptée pour l'atteindre. Pouvoir
profiter des biens humains qui nous
perfectionnent et nous enrichissent
nous rend heureux. Mais tant que
nous vivons, le bonheur est toujours
traversé par une ombre. Non
seulement parce que parfois, après
avoir obtenu de bonnes choses, nous
nous y habituons (ce qui arrive
souvent lorsque nous recevons
quelque chose que nous avions



souhaité avoir) mais, plus
radicalement, parce qu'aucun bien
créé n'est capable de combler le désir
de bonheur de l'homme et parce que,
de plus, les biens créés sont
transitoires.

Nous sommes des êtres humains,
constitués d'un corps et d'un esprit
en unité, des êtres personnels. Notre
dimension spirituelle nous rend
capables d'aller au-delà des réalités
concrètes avec lesquelles nous
sommes en relation : les personnes,
les institutions, les biens matériels,
les instruments qui nous aident à
grandir... La connaissance des
différents aspects de la réalité ne
consomme ni n'épuise notre capacité
de savoir ou nos questions ; nous
pouvons toujours connaître de
nouvelles choses ou les comprendre
plus en profondeur. Il en va de
même pour notre capacité d'aimer :
rien n'a été créé qui nous satisfasse
complètement et pour toujours ; nous



pouvons aimer davantage, nous
pouvons aimer de meilleures choses.
Et d'une certaine manière, nous nous
sentons poussés vers tout cela :
atteindre de nouveaux objectifs nous
rend heureux, nous aimons
approfondir notre compréhension
des problèmes et des réalités qui
nous entourent, faire face à de
nouvelles situations et acquérir de
l'expérience. Nous essayons de
réaliser tout cela dans notre vie et
nous sommes déprimés lorsque nous
n'y parvenons pas. Nous aspirons à la
plénitude. Tout cela est un signe de
grandeur, du fait qu'il y a quelque
chose d'infini en nous qui transcende
toute réalité concrète qui fait partie
de notre vie.

Le monde, cependant, est éphémère.
Nous sommes nous-mêmes
transitoires tout comme
l'environnement qui nous entoure.
Les personnes que nous aimons, les
succès que nous obtenons, les biens



que nous apprécions..., il n'y a rien
que nous puissions garder pour
toujours. Nous aimerions nous y
accrocher, les avoir toujours avec
nous, car ils enrichissent notre vie,
ils nous apportent de la joie avec
leurs dons et leurs qualités, ils nous
ravissent. Cependant, au plus
profond de notre conscience, nous
percevons qu'ils sont éphémères, que
nous ne les aurons pas toujours avec
nous, qu'ils nous promettent parfois
un bonheur qu'ils ne peuvent nous
donner que pour un temps. « Chaque
chose porte l'empreinte de sa
caducité, cachée sous des promesses.
Car l'horreur et la honte des choses,
c'est qu'elles sont périssables, et pour
couvrir cette plaie honteuse et
tromper les imprudents, elles se
déguisent en habits de couleur »[1].
Cette ombre que possède tout ce qui
est terrestre nous touche
profondément, et si nous y pensons,
elle nous effraie, elle nous fait
souhaiter qu'il n'en soit pas ainsi,



qu'il y ait une issue à notre désir de
vie, d'épanouissement. Ce sont des 
désirs de salut qui sont là, présents
dans le cœur de l'homme.

Nous sommes donc en face de deux
types différents de désirs humains
qui indiquent la « faim de
transcendance » de l'homme. Face
aux diverses expériences
transcendantes du bien, les 
aspirations à la plénitude (de l'être,
de la vérité, de la bonté, de la beauté,
de l'amour) s'éveillent. Et face aux
diverses expériences du mal, de la
perte de ces biens, s'éveillent les 
désirs de salut (survie, droiture,
justice, paix). Ce sont des expériences
de transcendance qui laissent une
nostalgie de l'au-delà. Car « l'homme
est fait pour être heureux comme
l'oiseau est fait pour voler », mais
l'expérience montre que le bonheur
en ce monde n'est pas complet, que la
vie n'est jamais pleinement
satisfaisante, que le bonheur reste



au-delà de nos tentatives pour
l'atteindre, comme s’il était toujours
recherché et jamais atteint. Il y a
donc, dans les profondeurs de l'esprit
humain, une insatisfaction, une
nostalgie du bonheur qui renvoie à
un espoir secret : l'espoir d'un foyer,
d'une patrie définitive, dans laquelle
se réalisera le rêve du bonheur
éternel, de l'amour pour toujours.
Nous sommes terrestres, mais nous
aspirons à l'éternel.

Ce désir n'est pas en soi le fondement
de la religiosité naturelle, mais il est
plutôt comme un « pointeur » en
direction de Dieu. L'homme est un
être naturellement religieux parce
que son expérience du monde le
conduit à penser spontanément à un
être qui est le fondement de toute
réalité : celui « que tous appellent
Dieu », comme le dit saint Thomas en
concluant l’exposition de ses célèbres
cinq voies vers l’existence de Dieu
(cf. Summa Theologiae, I, q.2, a.3). La



connaissance de Dieu est accessible
au sens commun, c'est-à-dire à la
pensée philosophique spontanée que
tout être humain exerce à la suite de
son expérience de vie personnelle :
l'émerveillement devant la beauté et
l'ordre de la nature, la surprise
devant le don gratuit de la vie, la joie
de percevoir l'amour des autres, ...
conduisent à penser au « mystère »
dont tout cela procède. Les
différentes dimensions de la
spiritualité humaine telles que la
capacité à réfléchir sur soi-même, à
progresser culturellement et
techniquement, à percevoir la
moralité de ses actes, montrent
également que, contrairement aux
autres êtres corporels, l'homme
transcende le reste du cosmos
matériel et elles renvoient à un être
spirituel supérieur et transcendant
qui donne sens à ces qualités de l'être
humain.



Le phénomène religieux n'est pas,
comme le pensait Ludwig Feuerbach,
une projection de la subjectivité
humaine et de son désir de bonheur,
mais naît d'une prise en compte
spontanée de la réalité telle qu'elle
est. Cela explique pourquoi la
négation de Dieu et la tentative de
l'exclure de la culture et de la vie
sociale et civile sont des phénomènes
relativement récents, limités à
certaines régions du monde
occidental. Les grandes questions
religieuses et existentielles restent
inchangées dans le temps, ce qui
réfute l'idée que la religion est
confinée à une phase « infantile » de
l'histoire humaine, destinée à
disparaître avec le progrès de la
connaissance.

La prise de conscience par l’homme
qu’il est un être naturellement
religieux a conduit certains
philosophes et théologiens à l'idée
que Dieu, en le créant, l'avait déjà



préparé d'une certaine manière à
recevoir le don qui constitue sa
vocation ultime et définitive : l'union
avec Dieu en Jésus-Christ. Tertullien,
par exemple, constatant que les
païens de son époque disaient
naturellement « Dieu est grand » ou «
Dieu est bon », a pensé que l'âme
humaine était en quelque sorte
orientée vers la foi chrétienne et a
écrit dans son Apologétique : « Anima
naturaliter christiana[2] » (17,6). Saint
Thomas, considérant la fin ultime de
l'homme et l'ouverture illimitée de
son esprit, affirmait que les êtres
humains ont « un désir naturel de
voir Dieu » (Contre les Gentils, lib.3, c.
57, n.4). L'expérience montre
cependant que ce désir n'est pas celui
de quelque chose que nous pouvons
atteindre par nos propres forces, de
sorte qu'il ne peut se réaliser que si
Dieu se révèle et sort de son mystère,
s'Il vient lui-même à la rencontre de
l'homme et se montre tel qu'il est.
Mais c'est l'objet de la Révélation.



Le Catéchisme de l'Église Catholique a
résumé synthétiquement certaines
de ces idées en son no 27 : « Le désir
de Dieu est inscrit dans le cœur de
l’homme, car l’homme est créé par
Dieu et pour Dieu ; Dieu ne cesse
d’attirer l’homme vers Lui, et ce n’est
qu’en Dieu que l’homme trouvera la
vérité et le bonheur qu’il ne cesse de
chercher ».

2. La connaissance rationnelle de
Dieu

L'intellect humain peut connaître
l'existence de Dieu en s'approchant
de Lui par un chemin qui part du
monde créé et comporte deux
itinéraires : celui des créatures
matérielles (voies cosmologiques) et
celui de la personne humaine (voies
anthropologiques).

Ces voies vers l'existence de Dieu ne
sont pas proprement des « preuves »
au sens que la science mathématique
ou naturelle donne à ce terme, mais



des arguments philosophiques
convergents qui seront plus ou moins
convaincants selon le degré de
formation et de réflexion que
possède celui qui les considère (cf. 
Catéchisme, 31). Ce ne sont pas non
plus des « preuves » au sens des
sciences expérimentales (physique,
biologie, etc.) car Dieu n'est pas
l'objet de notre connaissance
empirique : nous ne pouvons pas
L'observer, comme on contemple un
coucher de soleil ou une tempête de
sable pour en tirer des conclusions.

Les voies cosmologiques partent des
créatures matérielles. La formulation
la plus connue est due à saint
Thomas d'Aquin : ce sont les
fameuses « cinq voies » qu'il a
élaborées. Les deux premières
proposent l'idée que les chaînes de
causes (cause-effet) que nous
observons dans la nature ne peuvent
pas se poursuivre dans le passé à
l'infini : il doit y avoir une origine, un



moteur premier et une cause
première ; la troisième voie part de
l'idée que les choses que nous voyons
dans le monde peuvent arriver ou ne
pas arriver, et parvient à l'idée qu'il
ne peut en être ainsi pour l'ensemble
de la réalité : il doit y avoir quelque
chose ou quelqu'un qui existe
nécessairement et ne peut pas ne pas
exister, parce que sinon rien
n'existerait ; la quatrième voie
considère que toutes les réalités que
nous connaissons possèdent de
bonnes qualités et déduit qu'il doit y
avoir un être qui est la source de
toutes ces qualités ; la dernière
(cinquième) observe l'ordre et la
finalité qui sont présents dans les
phénomènes du monde, le fait qu'ils
ont des lois qui les régulent, et
conclut à l'existence d'une
intelligence ordonnatrice qui
explique ces lois et qui est aussi la
cause finale de tout (cf. Summa
Theologiae, I, q.2).



À côté des voies qui partent de
l'analyse du cosmos, il en existe
d'autres de nature anthropologique ;
dans celles-ci, la réflexion part de la
réalité de l'homme, de la personne
humaine. Ces voies sont plus
puissantes lorsqu'elles sont
considérées de manière convergente
que lorsqu'elles sont prises
isolément, une par une. Nous les
avons déjà évoquées en partie. En
premier lieu, le caractère spirituel de
l'homme, marqué par sa capacité de
penser, son intériorité et sa liberté,
ne semble avoir de fondement dans
aucune autre réalité du cosmos.
L'homme, avec son désir insatisfait
de bonheur, n'a pas non plus de sens
s'il n'y a pas de Dieu qui puisse le lui
donner. Nous voyons également dans
la nature humaine un sens moral de
la solidarité et de la charité qui
conduit l'homme à s'ouvrir aux
autres et à reconnaître en lui-même
la vocation à transcender son moi et
ses intérêts égoïstes. On peut se



demander pourquoi on est là :
pourquoi l'homme est capable de
discerner de manière non utilitaire,
pourquoi il se rend compte que
certaines choses sont conformes à sa
dignité et d'autres non, pourquoi il
éprouve de la culpabilité et de la
honte lorsqu'il fait le mal, et de la joie
et de la paix lorsqu'il se comporte de
manière juste ; pourquoi il est
capable d'être enchanté par la beauté
d'un coucher de soleil, d'un ciel
rempli d'étoiles ou d'une grande
œuvre d'art. Rien de tout cela ne peut
raisonnablement être attribué à
l'œuvre aveugle du cosmos, au
produit impersonnel d'interactions
matérielles ; ne sont-ce pas là des
signes d'un être infiniment bon, beau
et juste qui a placé en nous un
aperçu de ce qu'Il est et désire pour
nous ? Cette deuxième option est plus
logique et plus satisfaisante. Certes,
ces voies ne sont pas sans appel, mais
elles sont porteuses d'une logique



lumineuse pour celui qui regarde la
réalité avec simplicité.

Le Catéchisme de l'Église catholique
les résume ainsi : « L’homme : avec
son ouverture à la vérité et à la
beauté, son sens du bien moral, sa
liberté et la voix de sa conscience,
son aspiration à l’infini et au
bonheur, l’homme s’interroge sur
l’existence de Dieu. À travers tout
cela il perçoit des signes de son âme
spirituelle. " Germe d’éternité qu’il
porte en lui-même, irréductible à la
seule matière " (GS 18, § 1 ; cf. 14, §
2), son âme ne peut avoir son origine
qu’en Dieu seul » (Catéchisme, 33).

Les divers arguments philosophiques
utilisés pour « prouver » l'existence
de Dieu ne causent pas
nécessairement la foi en Lui ; ils
garantissent seulement que cette foi
est raisonnable. Au fond, ils nous
disent très peu de choses sur Dieu et
reposent souvent sur d'autres



convictions qui ne sont pas toujours
présentes chez les gens. Par exemple,
dans la culture d'aujourd'hui, une
compréhension plus scientifique des
processus de la nature pourrait aller
à l'encontre de certains courants
cosmologiques selon lesquels, bien
que l'univers présente un certain
ordre, une certaine beauté et une
finalité dans ses phénomènes, il
possède également une dose notable
de désordre, de chaos et de tragédie,
car de nombreux phénomènes
semblent se produire de manière
désordonnée (aléatoire, chaotique) et
non coordonnée avec d'autres, et
peuvent donc être sources de
tragédie cosmique. De même, celui
qui considère que la personne
humaine n'est qu'un animal un peu
plus développé que les autres dont
les actions sont régulées par des
pulsions nécessaires n'acceptera pas
les voies personnelles qui se réfèrent
à la morale ou à la transcendance de
l'esprit, puisqu'il identifie le siège de



la vie spirituelle (esprit, conscience,
âme) à la corporalité des organes
cérébraux et des processus
neuronaux.

On peut répondre à ces objections
par des arguments montrant que le
désordre et le hasard peuvent avoir
une place dans un dessein global de
l'univers (et donc dans le projet
créatif de Dieu). Albert Einstein a dit
que dans les lois de la nature « est
révélée une raison si supérieure que
toute la rationalité de la pensée et
des ordonnancements humains est,
en comparaison, un reflet
absolument insignifiant »[3] . De
même, l'auto transcendance de la
personne, le libre arbitre à l'œuvre
dans les choix ‒ même s'ils
dépendent et sont, dans une certaine
mesure, conditionnés par la nature ‒
et l'impossibilité de réduire l'esprit
au cerveau, peuvent être démontrés
au niveau de la raison et de la
phénoménologie humaine. Par



conséquent, le Compendium du 
Catéchisme a raison lorsqu'il affirme
qu'à partir « de la création, c’est-à-
dire du monde et de la personne
humaine, l’homme, par sa seule
raison, peut avec certitude connaître
Dieu comme origine et fin de
l’univers, comme souverain bien, et
comme vérité et beauté infinie » (no

3), mais pour acquérir cette
certitude, il est nécessaire de
comprendre des aspects complexes
de la réalité qui offrent une grande
marge de discussion, ce qui explique
que les voies rationnelles d'accès à
Dieu ne sont souvent pas vraiment
persuasives.

3. Caractéristiques actuelles des
personnes et de la société par
rapport au transcendant

Malgré le phénomène de
mondialisation, les attitudes envers
Dieu et les conceptions religieuses de
la vie diffèrent sensiblement dans les



différentes parties du monde. D'une
manière générale, pour la plupart
des gens, la référence à la
transcendance ‒ même si elle
s'exprime sous des formes religieuses
et culturelles très différentes ‒ reste
un aspect important de la vie.

L'exception à ce tableau général est
le monde occidental, et surtout
l'Europe, où une série de facteurs
historiques et culturels ont
déterminé une attitude répandue de
rejet ou d'indifférence à l'égard de
Dieu et de ce qui a été
historiquement la religion
dominante en Occident : le
christianisme. Ce changement peut
être résumé par les mots du
sociologue des religions Peter Berger
avec l'idée que dans la société
occidentale la foi chrétienne a perdu
sa « structure de plausibilité », de
sorte que si dans le passé il suffisait
de se laisser porter pour être
catholique, aujourd'hui il suffit de se



laisser aller pour ne plus l'être. On
peut dire que le désir de Dieu semble
avoir disparu dans la société
occidentale : « Pour de larges
couches de la société, Il n’est plus
l’attendu, le désiré, mais plutôt une
réalité qui laisse indifférent, face à
laquelle on ne doit pas même faire
l’effort de se prononcer »[4].

Les causes de ce changement sont
nombreuses. D'une part les grandes
réalisations scientifiques et
techniques des deux derniers siècles
qui ont apporté tant de bienfaits à
l'humanité, ont néanmoins donné
naissance à une mentalité
matérialiste qui considère les
sciences expérimentales comme les
seules formes valables de
connaissance rationnelle. Une vision
du monde s'est répandue selon
laquelle seul ce qui est
empiriquement vérifiable, ce qui
peut être vu et touché, est
authentique. Cela rétrécit « l’horizon



de la rationalité », car, en plus de
sous-estimer les formes de
connaissance non scientifiques (par
exemple la confiance dans ce que les
autres nous disent), cela conduit à ne
rechercher que les instruments qui
rendent le monde plus confortable et
plus agréable. Ce processus n'est
toutefois pas certain. Considérer la
beauté mystérieuse et la grandeur du
monde créé ne conduit pas à
idolâtrer la science, mais au
contraire à admirer les merveilles
que Dieu a placées dans sa création.
Aujourd'hui comme hier, de
nombreux scientifiques continuent
de s'ouvrir à la transcendance en
découvrant la perfection contenue
dans l'univers.

Un deuxième aspect, lié au
précédent, est la sécularisation de la
société, c'est-à-dire le processus par
lequel de nombreuses réalités qui
étaient auparavant liées à des
notions, des croyances et des



institutions religieuses ont perdu
cette dimension et sont désormais
perçues en termes purement
humains, sociaux ou civils. Cet aspect
est lié au précédent, car les progrès
scientifiques ont permis de
comprendre les causes de nombreux
phénomènes naturels (dans le
domaine de la santé, des processus
vitaux, des sciences humaines) qui
étaient auparavant directement liés à
la volonté de Dieu. Par exemple, dans
l'Antiquité, une peste pouvait être
comprise comme une punition divine
pour les péchés des hommes, mais de
nos jours, elle est considérée comme
le résultat de conditions d'hygiène,
de conditions de vie, etc. que nous
pouvons préciser et déterminer. En
soi, cette meilleure connaissance de
la réalité est une bonne chose et elle
contribue aussi à purifier l'idée que
nous nous faisons de la manière dont
Dieu agit, qu'il n'est pas une cause
comme une autre des phénomènes
de la nature. Dieu se situe à un autre



niveau : Il répond aux questions
ultimes que nous, humains, nous
posons sur le sens de la vie, le destin
final de chacun, la joie et la douleur,
etc. La science est incapable de
fournir une explication à ce niveau,
donc lorsque les gens se posent des
questions plus profondes, il leur est
facile d'entrer dans cet espace dans
lequel Dieu devient indispensable.

Un autre aspect important de
l'affaiblissement de l'orientation vers
Dieu dans la culture occidentale
actuelle est lié à l'attitude
individualiste qui façonne
profondément le mode de pensée
collectif. Cette attitude est l'un des
fruits du processus d'émancipation
qui caractérise la culture depuis
l'époque des Lumières (XVIIIe siècle).
Ce processus a aussi, comme les
précédents, des aspects positifs, car il
est contraire à la dignité humaine
que, sous des prétextes religieux ou
autres, l'homme soit mis « sous



tutelle » et contraint de prendre des
décisions au nom de doctrines
imposées qui ne sont pas évidentes ;
cependant, il a aussi répandu l'idée
qu'il vaut mieux ne dépendre de
personne et n'être lié à personne afin
de ne pas être entravé et de pouvoir
faire ce que l'on veut. Qui n'a pas
parfois entendu ‒ peut-être formulée
de différentes manières ‒ l'idée que
l'essentiel est « d'être authentique »,
« de vivre sa propre vie », et de la
vivre comme on l'entend ? Cette
attitude conduit à envisager toute
relation de manière utilitaire, en
cherchant à s'assurer qu'elle est sans
attaches, afin de ne pas étouffer ou
restreindre la spontanéité
personnelle. Seules les relations qui
apportent une satisfaction sont
admises.

Dans cette perspective une relation
sérieuse avec Dieu va être ennuyeuse
car la soumission à ses préceptes
n'est pas ressentie comme quelque



chose qui libère de son propre
égoïsme, de sorte que la religion
n'aura de place que dans la mesure
où elle procure la paix, la sérénité, le
bien-être et n’engage en rien. Ainsi,
l'attitude individualiste donne lieu à
des formes légères de religiosité,
avec peu de contenu et peu
d'institutions, qui se caractérisent
par un poids considérable de
subjectivisme et d'affectivité et qui
changent facilement en fonction des
besoins personnels. L'orientation
actuelle vers certaines pratiques
orientales hautement «
personnalisables » en est la preuve.

On pourrait ajouter d’autres traits à
cette description de la mentalité
aujourd’hui dominante dans les
sociétés occidentales. Des
caractéristiques telles que le culte de
la nouveauté et du progrès, le désir
de partager des émotions fortes avec
les autres, la prédominance de la
technologie qui marque notre façon



de travailler, d'entrer en relation ou
de nous reposer... ont sans aucun
doute un impact sur l'attitude envers
la réalité transcendante et envers le
Dieu chrétien. Il est également vrai
qu'il y a beaucoup de choses
positives dans ces processus : les
sociétés occidentales ont connu une
longue période de paix, de
développement matériel, sont
devenues plus participatives et ont
cherché à inclure tous leurs
membres dans ces processus
bénéfiques. Il y a beaucoup de choses
chrétiennes dans tout cela.
Cependant, il est également clair que
de nombreuses personnes
aujourd'hui fuient le sujet de « Dieu »
et font souvent preuve d'indifférence
ou de rejet.

Dans une société présentant ces
caractéristiques, réfractaires au
transcendant, le chrétien ne sera
convaincant que s'il évangélise avant
tout avec le témoignage de sa propre



vie. Le témoignage et la parole : les
deux sont nécessaires, mais le
témoignage est prioritaire. Au début,
nous avons rappelé que « l'homme
est fait pour être heureux comme un
oiseau est fait pour voler ». Le
bonheur est lié à l'amour et le
chrétien sait par la foi qu'il n'y a pas
d'amour plus vrai et plus pur que
l'amour que Dieu a pour nous qui
s'est manifesté dans la Croix du
Christ et se communique dans
l'Eucharistie. La seule façon de
montrer à une société qui a tourné le
dos à Dieu qu'il vaut la peine de
s'engager envers Lui est que le
chrétien manifeste dans sa propre
vie la présence de cet amour et de ce
bonheur.

« Toutes les satisfactions ne
produisent pas en nous le même
effet : certaines laissent une trace
positive, sont capables de pacifier
l’esprit, nous rendent plus actifs et
généreux. D’autres en revanche,



après la lumière initiale, semblent
décevoir les attentes qu’elles avaient
suscitées et laissent parfois derrière
elles l’amertume, l’insatisfaction ou
un sentiment de vide »[5] . Le bonheur
de ceux qui ne croient qu'en ce qui
peut être vu et touché, ou qui sont
dominés par une conception
utilitaire de la vie, ou celui de
l'individualiste qui ne veut être lié à
rien, est éphémère, « dure le temps
qu'il dure », et doit être
fréquemment renouvelé parce qu'il
ne donne plus rien de lui-même. C'est
souvent un bonheur qui n'améliore
pas les personnes. En revanche, ceux
qui servent Jésus du fond du cœur
mènent une vie différente et ont
aussi un autre type de bonheur : plus
profond, plus durable, qui produit
des fruits en eux-mêmes et chez les
autres.

Il vaut la peine de relire le célèbre
texte de l’Épître à Diognète (V & VI) : «
Les chrétiens ne se distinguent des



autres hommes ni par le pays, ni par
le langage, ni par les coutumes (…).
Ils habitent les cités grecques et les
cités barbares suivant le destin de
chacun ; ils se conforment aux usages
locaux pour les vêtements, la
nourriture et le reste de l’existence,
tout en manifestant les lois
extraordinaires et vraiment
paradoxales de leur manière de
vivre. Ils résident chacun dans sa
propre patrie, mais comme des
étrangers domiciliés. Ils s’acquittent
de tous leurs devoirs de citoyens, et
supportent toutes les charges comme
des étrangers. Toute terre étrangère
leur est une patrie, et toute patrie
leur est une terre étrangère. Ils se
marient comme tout le monde, ils ont
des enfants, mais ils n’abandonnent
pas leurs nouveau-nés. Ils prennent
place à une table commune, mais qui
n’est pas une table ordinaire.

« Ils sont dans la chair, mais ils ne
vivent pas selon la chair. Ils passent



leur vie sur la terre, mais ils sont
citoyens du ciel. Ils obéissent aux lois
établies, et leur manière de vivre est
plus parfaite que les lois. Ils aiment
tout le monde, et tout le monde les
persécute. On ne les connaît pas,
mais on les condamne ; on les tue et
c’est ainsi qu’ils trouvent la vie. Ils
sont pauvres et font beaucoup de
riches. Ils manquent de tout et ils ont
tout en abondance. On les méprise et,
dans ce mépris, ils trouvent leur
gloire. On les calomnie, et ils y
trouvent leur justification. On les
insulte, et ils bénissent. On les
outrage, et ils honorent. Alors qu’ils
font le bien, on les punit comme des
malfaiteurs. Tandis qu’on les châtie,
ils se réjouissent comme s’ils
naissaient à la vie. Les Juifs leur font
la guerre comme à des étrangers, et
les Grecs les persécutent ; ceux qui
les détestent ne peuvent pas dire la
cause de leur hostilité.



« En un mot, ce que l’âme est dans le
corps, les chrétiens le sont dans le
monde »

Bibliographie de base

- Catéchisme de l'Église Catholique, nos

27-49 :

- pape François, « Les racines
humaines de la crise écologique »,
Encyclique Laudato si', chap. 3, n°
101-136 :

- Benoît XVI, « L'année de la foi. Le
désir de Dieu », Audience, 7/11/2012.

- Benoît XVI, « L'année de la foi. Les
chemins qui mènent à la
connaissance de Dieu », Audience,
14/11/2012.

Lectures recommandées

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__PA.HTM
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121107.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121107.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121114.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121114.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121114.html


- Jutta Burgraff, Théologie
fondamentale, Le Laurier, Paris 2004,
chap. II.

- André Léonard, "Les raisons de
croire" (1987), partie 2.

[1] J. L. Lorda, La señal de la Cruz,
Rialp, Madrid 2011, pp. 65-66.

[2] [Nous avons tous] une âme
chrétienne par nature.

[3] A. Einstein, Ma vision du monde,
Barcelone 2013.

[4] Benoît XVI, Audience, 7-XI-2012.

[5] Ibid.

Antonio Ducay

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://editions-lelaurier.com/fr/theologie/316-theologie-fondamentale.html
https://editions-lelaurier.com/fr/theologie/316-theologie-fondamentale.html
https://editions-lelaurier.com/fr/theologie/316-theologie-fondamentale.html
https://editions-lelaurier.com/fr/theologie/316-theologie-fondamentale.html
https://www.persee.fr/doc/thlou_0080-2654_1988_num_19_3_2323_t1_0389_0000_3
https://www.persee.fr/doc/thlou_0080-2654_1988_num_19_3_2323_t1_0389_0000_3
https://opusdei.org/fr-cm/article/theme-1-le-desir-de-dieu/


opusdei.org/fr-cm/article/theme-1-le-
desir-de-dieu/ (18/12/2025)

https://opusdei.org/fr-cm/article/theme-1-le-desir-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-cm/article/theme-1-le-desir-de-dieu/

	Thème 1 : Le désir de Dieu

